## الجمهورية اليمنية وزارة التربية والتعليم

# الأدب والنصوص والبلاغة

# للصف الأول الثانوي

الجزء الثاني

## المؤلفون

## د . أمة الرزاق علي حُمَّد / رئيساً

د. عبدالرحمن عرفان

أ. خالد محمد ملهى

أ. محمد عبدالله محسن

أ. نصرة عبدالله الخضر

د. أحمد قاسم الزمر

أ. أحمد هادي جمال الدين

أ. ليلي عبدالخالق ناجي

أ. محمد مثنى الخيراني

٢٢٤١ه - ٢٠٠١م

## أعضاء اللجنة العليا للمناهج

أ.د. عبد السلام محمد الجوفي

أ. د. عبد العزيز صالح بن حبتور

د/ صالح ناصر الصوفي أ.د/ محمد عبد الباري القدسي د/ علي قساسم اساعيل أ.د/ عبد الوهاب عوض كويران أ/ محمد هادي طوف م/ محمد المحمد المسمسي أ/ محمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله زبارة أ/ محمد سعيد علي صالح أ/ محمد سعيد علي صالح

أ/ جميل علي الخالدي أ/ د. محمد عبد الله الصوفي أ/ عبد الكريم محمد الجنداري أ/ منصور علي مقبل د/ إبراهيم محمد الحوثي أ/ حسن صالح باعوم أ/ أحمد عبد الله احمد أ/ محمد مقبل الحرورة

أ/ سامي علي شمسان

## الإخراج الفني

الصف الطباعي والتصميم: على عبد العزيز عبده شارك في الصف الطباعي: خالد أحمد العلفي

أشرف على التصميم: هاني مقطش

قررت اللجنة العليا للمناهج في اجتهاعها رقم ( ) وتاريخ / ٢١/ ٢٠٠٢م طباعة هذا الكتاب وتوزيعه للتجريب للعام الدراسي ٢٠٠٢م / ٢٠٠٣م.

## بِنْ ﴿ لِلَّهُ ۗ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ

## نفحيه

يصدر هذا الكتاب ليؤكد عزماً قوياً، وإرادةً راسخةً على السيد قُدماً بخطى واثقة في إنجاز برامج وخطط عملية التطوير للمناهج والكتب الدراسية التي اتخذتها الوزارة نهجاً رئيساً في إطار سياستها لإصلاح وتوحيد التعليم بمراحله الأساسية والثانوية. ويأتي إصدار هذا الكتاب ضمن سلسلة الكتب الدراسية الجديدة لمرحلة التعليم الثانوي، التي تم إعدادها لتناسب مستويات الطلاب العمرية في مجالات التعلم المعرفية والمهارية والوجدانية، وبها يحقق النمو المتكامل الشخصية المتعلم.

والكتاب في منهجيته مصدرٌ مهمٌ يستنير به المعلم في اختيار التنظيم التدريسي المناسب والمفيد للوصول إلى الكفايات المستهدفة عند نهاية التعليم الثانوي.

وعملية التطوير للكتب الدراسية هذه على اختلاف جوانبها تحت بفضل تضافر جهود كبيرة بذلتها لجان تطوير المناهج والكتب الدراسية على اختلاف مستوياتها لذا فهي تستحق الشكر والتقدير لجهدها المتميز. ورغم ما تقدمه الوزارة من موارد متنوعة لدعم عملية التطوير فإن ذلك لن يثنيها عن السير نحو تحقيق الهدف المنشود من تطوير المناهج والكتب الدراسية في بناء الإنسان اليمني موحدًد العقل والفؤاد، المتطلع إلى مستقبل أفضل.

أ.د. عبد السلام محمد الجوفي وزير التربية والتعليم رئيس اللجنه العليا للمناهج

## بِنْ ﴿ لِلَّهُ ۗ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ

## المفحمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، نبينا محمد وعلى آله وصحبه ، ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين ، وبعد . .

فهذا هو الجزء الثاني من كتاب «الأدب والنصوص والبلاغة» نقدمه لأبنائنا طلاب وطالبات الصف الأول الثانوي ، وهو يتناول ثلاثة مجالات: المجال الأول، الأدب في العصرين: صدر الإسلام والأموي شعراً ونثراً ، وتأثرة بالحياة والبيئة في هذين العصرين في جوانبها ، الدينية والاجتماعية والسياسية ، وتنوع الأغراض الشعرية ، وما يتسم به شعر هذين العصرين ونثرهما من خصائص ومميزات ، إضافة إلى إطلالة مهمة على الأثر الكبير الذي أحدثه القرآن الكريم في شعر صدر الإسلام ، ومعرفة خصائص الشعر والنثر في العصر الأموي .

أما المجال الثاني، فهو عبارة عن نهاذج أدبية شعرية من عصر صدر الإسلام، وشعرية ونثرية من العصر الأموي؛ لتكون شواهد على تأثر الأدب وتأثيره في الحياة، ومعرفة السهات والملامح لذلك التأثر.

والمجال الثالث يتناول البلاغة ، وقد بُدئت بالكناية ،وهي وإن كانت مرتبطة بعلم البيان في الجزء الأول إلا أنها وجدت لضرورة التوازن بين موضوعات الفصلين الدراسيين ،ثم أتبعناها بمجموعة من المحسنات البديعية (معنوية ،ولفظية )مثل الطباق، والمقابلة، والتورية ، والسجع ، والجناس ، والموازنة .

وهذا الجزء يشكل مع الجزء الأول بناء واحداً متكاملاً ، يؤدي غايته في تنمية قدرات الطلاب في الفهم ، والتحليل ، والاستنتاج ،والتذوق ، والنقد، والحكم ، وإبداء الرأي والملاحظة ، بصورة تتلاءم مع المستوى العمري والعقلي للطلاب .

وقد تمَّ إعداد هذا الكتاب في ضوء مجموعة من الأسس التربوية

المستوحاة من طبيعة تعليم اللغة العربية ، في مجالات الأدب والنصوص والبلاغة ، وأهدافها ، في المرحلة الثانوية ، ومن خصائص نمو الطلاب وحاجاتهم النفسية في هذه المرحلة.

وأهم هذه الأسس: أن تكون الموضوعات ملائمة لميول طلاب هذا الصف، وأذواقهم، ولتسهم في وصلهم بالثقافة العربية الإسلامية، وتعمّق معرفتهم بالحياة الأدبية في ذينك العصرين، ومدى تأثر الأدب بها يدور في المجتمع، وكيفية تطور علوم البلاغة.

وحرصنا أن تكون تلك الموضوعات محققة لأهداف هذه المجالات ، كما حددتها وثيقة منهاج اللغة العربية مع مراعات دقة المعلومات، ووظيفيّتها، حتى تسهم في اكتساب الطلاب المهارات المطلوبة .

وانتهجنا في عرض موضوعات الكتاب، ومعالجة مادته العلمية، نهجاً يقوم على التطبيق والمهارسة، ارتقاءً بالأداء اللغوي من ناحية، وإحداث التكامل بين جوانب الخبرة اللغوية من ناحية أخرى. فكل موضوع من موضوعات الكتاب تعقبه طائفة من الأسئلة والتدريبات، تقيس فهم الطالب واستيعابه لجوانب الموضوع، وتأخذ بيده في رفق وأناة إلى تبين أفكاره وتمحيصها، وتتيح له مجالاً خصباً لتطبيق ما تعلمه من قواعد ومفاهيم لغوية: نحوية وصرفية وأسلوبية، ضمن فروع اللغة العربية الأخرى.

نتمنى أن يسهم هذا الكتاب في تحقيق الأهداف المرجوة. والله ولى التوفيق ،،،

المؤلفون

# المحتويات

الموضوع

## البجزء الثاني

|      | الأدب والنصوص :                                                    |
|------|--------------------------------------------------------------------|
| ۸    | ١ - الشعر في عصر صدر الإسلام                                       |
| ١٢   | - نهاذج من الشعر في عصر صدر الإسلام                                |
| ١٢   | – اعتذار ومدح / كعب بن زهير                                        |
| ١٨ - | - دفاع عن الإِسلام / حسان بن ثابت                                  |
| 7    | – في الفخر / سويد بن أبي كاهل    ـــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٣    | ٢ – الأدب في العصر الأموي                                          |
| ٣١   | – فنون الأدب وأغراضه  ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |
| ٣١   | - الشعر في العصر الأموي                                            |
| ٣٦ — | - الأغراض والخصائص الفنية للشعر                                    |
| ٣٩   | ٣ - نهاذج من النصوص الشعرية :                                      |
| ٣٩   | – رثاء الذات  – مالك بن الرّيب                                     |
| ٤٥   | - ثبات ومصابرة - قطري بن الفجاءة                                   |
| ٥٠   | – نقيضه (۱) – الفرزدق                                              |
| 00   | - نقیضه (۲) - جریر                                                 |
| ٦٠   | - شوق وحنين - الصّمة القشيري                                       |
| ٦٥   | – وصف الحمر الوحشية – ذو الرمّة                                    |

الموضوع الصفحة

| ٦٩  | ٤ - النثر وأنواعه                                |
|-----|--------------------------------------------------|
| ٧٢  | - نهاذج من النثر                                 |
| ٧٢  | - من الخطبة البتراء/ زياد بن أبيه                |
| ٧٧  | - توجّس من المستقبل/ عبد الحميد الكاتب           |
| ۸۲  | • البلاغــة                                      |
| ۸۳  | – الكناية  ————————————————————————————————————  |
| ٨٥  | - بلاغة الكناية                                  |
| ٨٩  | • من المحسنات المعنوية :                         |
| ٨٩  | - الطباق                                         |
| 97  | - المقابلة                                       |
| 90  | – التورية                                        |
| ٩,٨ | • من المحسنات اللفظية :                          |
| ٩,٨ | – السجع                                          |
| ١٠١ | - الجناس                                         |
| 1.0 | – الموازنة  ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |



# الأدب والنصوص

- الشعر في صدر الإسلام
- الأدب في العصر الأموي
- نهاذج من النصوص الشعرية
  - نهاذج من النصوص النثرية

## الشعسر في صحدر الإسسلام

حافظ الشعرفي صدر الإسلام على شكل القصيدة الجاهلية ونمطها المألوف في الأسلوب كالمقدمة الطللية ، والغزلية والقافية ، ولكنّه في المعاني والأغراض اختلف كثيراً عن الشعر الجاهلي . ومن خصائص الشعر في صدر الإسلام :

١ - هجر الكلام في العصبيات والفخر والخمر ، وأحلَّ مكانها المعاني الإسلامية مثل:
 التوحيد - التقوى - الجهاد - حب الخير .الدفاع عن الاسلام .

٢ - كثرت فيه الإشادة بالإسلام . وبرجاله وهجاء الشرك وأهله .

٣ - حوى مضامين من الحكم وضرب الأمثال والمواعظ.

٤ - حتّ على التمسك بمكارم الأخلاق ، والتنفير من الأخلاق المنحطة .

٥ - تنوعت أغراضه فاهتم بالقضايا الاجتماعية ، وبالنقاش في الجوانب السياسية المختلفة .

7 - تميل ألفاظه إلى البساطة والوضوح ، وتخلو معانيه من القيم الجاهلية المذمومة متأثراً في ذلك كله بالقرآن الكريم ومعانيه العظيمة. وهذه الخصائص نلمسها عند كثير من الشعراء في صدر الإسلام . فبينها كنا نسمع من الشاعر الجاهلي أنه يعيش لمتعة الدنيا وملذاتها ويعدُّها غايته ، وأن المنايا خبط عشواء ، نسمع من شعراء الإسلام المثُل والقيم التي أتى بها الإسلام.

فهذا الشاعر (لبيد) يقول في شعره الإسلامي:

وما المالُ إلا عارياتٌ ودائع

وما البر إلا مضمرات من التُقى

ويقول:

أحمد الله فلا نِدَله بيديه الخير مساشاء فَعَلْ من هداه سُبُلَ الخير اَهتدى ناعمَ البسال ومن شاءَ أَضلْ وكأنه بذلك يتمثل قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنَيَا الْوَالْبَعْيَاتُ

ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴿ ﴿ ١ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿ مَن يَهُدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهُتَدِّ وَمَن يُضَلِلُ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَ لِيًّا مُّرْشِدًا ﴿ ﴾ (١)

- ويقول الشاعر الحطيئة:

وتقوى الله خير الزاد ذخراً وعند الله للأتقى مزيدُ وكأنه يتمثل بذلك قوله تعالى:

﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَأَجْرًا ﴿ ﴾ (٢).

- والشاعر كعب بن زهير الذي عُرِف شعره في الجاهلية بالمبالغة في الفخر والهجاء، حيث هجا الإسلام ورسوله الكريم يرى – بعد أن صقل الإسلام موهبته – أن الأقدار بيد الله ، وأن الرزق مقدر من الله ، فسيؤتينا إياه متى أراد. ويرى أن من يهجو الناس بالسوء سينقلب عليه فعله .

فيقول:

أعلم أني متى ياتي قدري فليس يَحْبسُه شُحُّ ،ولا شَفَقُ (") فلا تخافي علينا الفقر وانتظري فضلَ الذي بالغنى من عنده نثقُ إن يفْنَ ماعندنا فاللهُ يرزقنا ومَنْ سوانا ولسنا نحن نرتزقُ

إن يفن ماعدت فالله يررفنا ويقول: مقالمة السُّوءِ إلى أهلها

مقالة السُّوءِ إلى أهلها أسرعُ من منحدد سائلِ ومن دعا الناساس إلى ذَمِّهِ ذَموه بالحق وبالباطلِ

وكأنه يتمثل قوله تعالى:

﴿ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَخْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُدِمُونَ ١٠٠٠.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجُعَل لَهُ و مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ (٤) وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ (٥).

١) الكهف:١٧ ٢) سورة الطلاق:٥ ٣) سورة يونس:٤٩. ٤) الطلاق:٢ – ٣ ٥) فاطر: ٣٤

والشاعر الإسلامي قيس بن المكشوح المرادي الذي قتل ( رستم ) قائد الفرس يحتسب قتاله وبلاءه في الإسلام لوجه الله طالباً الخيرات من ربه فيقول:

جلبتُ الخيلَ من صَنعاءَ تَـرْدِي بكل مـدجج كـالليث نـامي فلم أن رأيت الخيل جالت قصدتُ لمَوقف الملك الهمام فأضربُ رأسه فهوى صريعاً بسيفٍ لا أفل(١)ولا كهام(٢)

وقد أبلى الإله هناك خيراً وفعل الخير عند الله نامى

وكأنه يتمثل بذلك قوله تعالى : ﴿لَكِن ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ و جَهَدُواْ

بِأُمُو الهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُوْلَنِيكَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَاتُ وَأُوْلَنِيكَ هُرُ ٱلْمُفْلِحُونَ ٢٠٠

والشاعر الإسلامي: سويد بن أبي كاهل لايغالي عند الفخر ، ولكنه يرد أسباب النعم التي يتمتع بها مع قومه ويفتخربها إلى صنع الله المقتدر، فيقول:

وبناة للمعالي إنماء وضع الله ومن شاء وضع

كتب السرحمن والحمد له سعة الأخلاق فينا والضَّلَع (٤) وأُبِاةٌ للدنياتَ إذا أُعطى المكثورُ (٥) ضيما فكنع (٦)

وكَأَنه يتمثل قوله تعالى :﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلُّكَ مِمَّن تَشَآءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَآءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَآءً بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١٠٠

وفي الغزل نرى أن الشعر الإسلامي قد ابتعد عن الألفاظ المثيرة وتهذب فيه قوله، فالشاعر يقول لحبيبته بكل أدب وحياء:

حياءً ومثلى بالحياء حفيف تتوق إليك النفس ثم أردّها

وسنأخذ نهاذج من شعر هذا العصر لبعض الأغراض - التي وردت - في الصفحات الآتية.

<sup>(</sup>١) لا أفل : لا ثلم فيه (٢) كهام : كليل لايقطع (٣) التوبة : ٨٨

<sup>(</sup>٦) كنع: خضع (٧) آل عمران: ٢٦. (٤) الضلع: الاضطلاع بالأمر (٥) المكثور: المغلوب

#### اعتسسذار ومسسدح

کعب بن زهیر

### التعريف بالشاعر

هو كعب بن زهير بن ربيعة المعروف (بأبي سلمى) نشأ كعب في غطفان ، وعاش حياتهم ، وتعهده أبوه زهير بن أبي سلمى - الشاعر المشهور - بالرعاية والعناية والتهذيب ، فتهيّأت له بيئة أدبية ساعدت على نضج ملكته ، واكتهال شاعريّته .

يعد كعب بن زهير من الشعراء الجيِّدين المكثرين في الشعر لاسيَّما في غرضي المدح والحماسة . ولمادخل أخوه بجير بن أبي سلمى في الإسلام هجاه كعب، وهجا الرسول عَلَيْهِ - والمسلمين في شعره ، ومن ذلك قوله :

ألا أبلغا عني بُجَيراً رسالـــةً فهل لك فيما قلت ويحك هل لكـــا سقاك بها المأمون كأساً روية (١) فأنهلك (٢) المأمون كأساً روية (١)

ولما شاع هجاؤه، وكثر في ذلك شعره، أَهْدَر النبي - صلى الله عليه وسلم - دمه مع آخرين بسبب مبالغتهم في إيذاء المسلمين. وبعد عودة الرسول من الطائف، من بعد فتح مكة كتب بجير بن أبي سلمى إلى أخيه كعب يخوّفه أن الرسول أَهْدَر دم الذين آذوا المسلمين، ووقفوا في وجه الدعوة، إلا من أتاه مسلماً تائباً. ثم دعاه إلى الإسلام، فقدِم كعبُ إلى المدينة، وعرض أمره على أبي بكر، وبعد صلاة الصبح قدّمه أبو بكر إلى الرسول - صلى الله عليه وسلم - قائلاً: يارسول الله إن هذا يريد الدخول في بكر إلى الرسول - عليه الصلاة والسلام - وكان كعب متلثها بعهامته - فلها بسط الرسول - عليه الصلاة والسلام - أنا كعب بن زهير، ثم أنشد هذه القصيدة التي سنقدِّم جزءاً منها، فاستحسنها الرسول عليه ، وخلع على كعب بردته، جائزة له، وبذلك سمِّيت قصيدته بالبردة. كان ذلك سمِّيت قصيدته بالبردة. كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية ، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية ، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية ، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كان ذلك سنة تسع من الهجرة النبوية ، الموافق ١٣٠ م. توفي كعب - رحمه الله - عام كله كله الموافق ١٤٠٤ م.

<sup>(</sup>١) روية : مشبعة ﴿ ٢) أنهلك: جعلك تشبع لأول شربة ﴿ ٣) المأمون : الرسول ﷺ ﴿ ٤) علَّكَ :سقاك مرة ثانية.

## النص:

- (١) بانت سُعادُ فقَلْبِي اليومَ مَتْبُولُ
- (٢) وما سُعادُ غداةَ البَيْنِ إِذْ رَحَلُوا
- (٣) ولاتمَسَّكُ بالعهدِ الذي زَعَمَتْ
- (٤) كانتْ مواعيدُ عُرقُوبِ لها مَثلاً
- (٥) فلا يَغُـرَّنْكَ مامنَّتْ وما وعَـدَتْ
- (٦) نُبِّئْتُ أَنَّ رسولَ اللهَّ أَوْعَــدَنــيْ
- (٧) مَهْلاً هداكَ الذي أعطاك نافلةَ الـ
- (٨) لأتَـأْخُـذَنِّي بِأقِـوالِ الـوشـاةِ ولم
- (٩) إِنَّ الرسولَ لنورٌ يُسْتَضَاءُ به

مُتَيَّمٌ إِسْرَهَا لَم يُفْدَ مَكْبُولُ الْآ أَغَنُّ غَضِيضُ الطَّرفِ مكحولُ الْآ أَغَنُّ غَضِيضُ الطَّرفِ مكحولُ الْآ كَما يُمْسِكُ الماءَ الغرابيلُ وما مواعيدُهَا إلا الأباطِيلُ إنَّ الأمسانيَّ والأحلامَ تنضليلُ والعَفْوُ عند رسولِ اللهِ مأمُولُ قلصيلُ قدرآنِ فيها مواعيظٌ وتفصيلُ قصيلُ ولسو كثرت فيَّ الأقاويلُ مهنَّدُ من سُيُوفِ اللهِ مسلُولُ اللهِ مسلُولُ من سُيُوفِ اللهِ مسلُولُ

## معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

بانت : بَعُدت وفارقت ، المُثبُول : من أسقمه الحب وأضناه ، المتيم : الذليل المستعبد، لم يُفْد : لم يُفْد : لم يُفْد : الكبين : الفراق ، الأغَنُ : الظبي الصغير الذي في صوته غنة ، والغنة : صوت يخرج من الخيشوم ، غضيض الطرف : فاتر الطرف منكسره ، مكحول : في عينيه سواد من غير اكتحال ، عرقوب : اسم رجل ، منت : من المنتى ، أوعدني : هدّدني ، مهلا : تمهّل ولا تستعجل ، نافلة القرآن : عظاته المفيدة وشرائعه الجليلة ، التفصيل : التبيين والتبسيط ، الوشاة : جمع واشٍ ، وهو الذي ينقل الكلام قصد الوقيعة ، المهند : السيف ، والمسلول : السيف إذا أخرج من غمده .

#### إضاءة

يقول كعب بن زهير في هذه الأبيات : لقد ابتعدت عنا سعاد ، فأصبح قلبي متيها هائماً بعد فراقها إياي ، أسيراً مقيداً بحبِّها ، دون أن يفتديه أحَدٌ .

- وليست سعاد امرأة عاديّة الجمال ، إنها رائعة خَلْقاً وخُلُقاً ، فصوتها يشبه صوت الظبي في غنته ورخامته . ومن أخلاقها المحبّبة الحياء ، فهي تغض طرفها الكحيل عمن حولها .

وهي مع ذلك لاتفي بالعهد الذي قطعته ، فإمساكها للعهد أشبه بإمساك الغربال الماء . ومواعيدها بهذه الطريقة تشبه مواعيد عرقوب الذي ضُرب به المثل في إخلاف الوعد ، إذْ كل مواعيدها باطلة ، فلا تنخدع بها ياقلبي لأن مواعيدها إنها هي أمان وأحلام مضلّلة فحسب .

- ثم يقول في الأبيات الأربعة الأخيرة : جاءنى خبر أقلقني مفاده أن رسول الله ﷺ قد هددني بالقتل ، على مابدر منى ، والعفو عنده هو المأمول عمَّن أخطأ وتاب.

- تمهّل يارسول الله ولا تستعجل في الحكم عليّ سدّد الله خطاك، ووفقك الذي كرّمك بإنزال القرآن متضمنا مواعيظ وإرشادات وتوضيحات لكل الأمور التي تهمّ البشر، أرجوك ألا تؤاخذني بأراجيف الوشاة الذين يتزيّدون في النقل، عني أكثر مما صدر مني، في حين أنني لم أذنب ما أستحقّ عليه العقوبة، ولو كثرت في الوشايات، فإنك رسول الله، والرسول نور يستضيء به الناس في حياتهم، ويهتدي به الحائرون، وهو سيف مهنّدٌ سلّه الله على أعدائه الذين يحاربون الله ورسوله والمؤمنين، فيؤدّ بهم بها يستحقّون.

## تحليل وتذوّق

ظهرت شاعرية كعب بن زهير في هذا النصّ الذي قدّمه اعتذاراً إلى رسول الله عَلَيْ بشكل بارز ، حيث استطاع أن يرسم مشاعره ومعاناته ، وصدق عاطفته في القصيدة التي منها النصّ السابق ، فقد استطاع أن يجعلنا نشعر بمعاناته وصدق اعتذاره ، بل استحسنها رسول الله عليه الصلاة والسلام الذي أعطي من البلاغة نواصيَها ، فأعطاه بردته جائزة على هذه القصيدة فسمِّيت بالبرَدة ، واشتهرت شهرة عمّت الآفاق ، وها نحن بعد ألف وأربعائة عام ونيف نقف أمامها معجبين بمعانيها ومبانيها ، متذوّقين أساليبها الجميلة.

- يبدأ الشاعر في هذه الأبيات بالمطلع الغزلي المعتاد في الشعر الجاهلي ، فيشبّب بسعاد في الأبيات الخمسة الأولى ، ويعتذر إلى الرسول عَلَيْكُ، ويمدحه في الأبيات الأربعة الأخبرة .
- في البيت الأول يصف قلبه بعد رحيل سعاد بصفتين: صفة معنوية بقوله: (مَتْبُول) وصفة حسِّية بقوله: (مَتْبُول) فهو هائم متيَّم في حبِّها ومقيّد على هذا

- الهيام ، وكأنه يقول: قيد حبُّها قلبي رغماً عنِّي. وفي البيت جناس ناقص بين الكلمتين: (متبول مكبول) جمّل اللفظ وعمّق المعنى.
- في البيت الثاني أسلوب قَصْر بواسطة (ما) و (إلا) حيث قَصَرَ (سعاد) صبيحة رحيلها على أوصاف جميلة هي: رخامة الصوت، وكحالة العيون، وطهارة الباطن التي كنَّى عنها بغضّ الطرف، وهي صورة تشبيهية حيث شبه سعاد بالظبي الصغير. وكأنها لم تتصف إلا بهذه الصفات فقط، وذلك ليوضح بروزها فيها.
- وفي البيت الثالث تشبيه تمثيل حيث شبّه تمسُّك (سعاد) بمواعيدها بإمساك الغربال للهاء، وهي صورة جميلة وضحت طبيعة هذه المرأة في خلف المواعيد، وأنها لاتفى بشيء منها.
- وفي البيت الرابع أكد الشاعر صفة إخلاف الوعد لدى سعاد بأن مواعيدها صارت مثل مواعيد (عرقوب) الذي تضرب العربُ به المثل في إخلاف الوعد.
- وفي البيت الخامس يوجّه النصح إلى نفسه: «فلا يغرنْك مامنّت وما وعدت»، ويقصد به إقناع قلبه الذي لازال متعلقاً بها، ثم يأتي بدليل عقلي لعلّ قلبه يرعوي عن غيّه فيقول: «إن الأماني والأحلام تضليل» وأي إنسان يعيش على الوهم إنها يعيش في ضلال.
- والجدير بالإشارة هنا أن الشاعر لايذم هذه المرأة على إخلافها الوعد ، وإنها يمدحها ، وذلك أنها أضافت إلى جمال المظهر نقاء المخبر بتجنبها الشبهات والغواية ، واستعلائها على الرغبات . وقد أظهر (سعاد) في تشبيبه هذا في صورة امرأة نموذجية في جمال الظاهر والباطن دون تكلف ولا إسفاف .
- وفي الأبيات الأربعة الأخيرة يوضح غرضه ، وهو الاعتذار والمدح ، فيقول في البيت السادس (نُبِّئَتُ) ليوحي بأهمية الأمر الذي بلغه ، وأنه قد جاءه من مصادر متعددة .
- استخدم كلمة (أوعدني) التي يُقْصد بها المكروه ، فأوجزت كلّ مايريد أن يقوله من وعيد. ومن أروع ماجاء في البيت السادس أنه أوجز فيه أمرين مهمين هما:

إخبار رسول الله بهاوصله من وعيد ، والتهاس العفو منه بعد ذلك مباشرة . مع ذكر (رسول الله) في الإخبار ، وفي الالتهاس ، وهذا الإيجاز الجميل والمقارنة المركزة من شأنها أن تقنع الرسول على بالعفو . وكلمة (مهلاً) والجملة الدعائية (هداك الذي أعطاك) توحيان بالاستعطاف، والإشارة إلى القرآن وما فيه إيحاء بتصديقه ، وقد جاء به للاستعطاف أيضاً ، وفي البيت الثامن أراد أن يقنع الرسول أن الذي وصل إليه من أخبار عنه إنها هو محض افتراء واختلاق من الوشاة ؛ ولذلك يرجوه بقوله : (لاتأخذني) في حين أنني لم أذنب ، لعلمه أن الرسول لايمكن أن يأخذه بناء على وشاية ، والنهى هنا للرجاء والاستعطاف .

ومدح الرسول بأنه سيف إشارة إلى أنه حماية للدعوة من أي خطر يتهدّدها ، فهو نور يستضيء به المؤمنون ، وهو سيف سلّه الله على أعداء الإسلام الذين يكيدونه ، والصورتان تشبيه بليغ .

وفي البيت إيجاء بأن الرسول عَلَيْكَ قد جمع بين الحق والقوة.

## 🤇 أسئلة وتدريبات

١ - مَنْ كعب بن زهير ؟

٢ - كيف كانت قصّة إسلامه ؟

٣ - أين أنشد قصيدته التي منها هذا النّص؟

٤ - ما الغرض العام للقصيدة ؟

٥ - وصف الشاعر سعاد بأوصاف ، اذكرها .

٦ - مادور بجير بن أبي سلمي في هذه القصيدة ؟

٧ - إخلاف الوعد صفة مذمومة ، فكيف فهمته في النصّ ؟

٨ - ما الذي أبرزته الكلمتان : (متبول - مكبول ) في مطلع النص ؟

٩ - ما الصورة البلاغية في البيت الثالث؟

• ١ - اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس:

- كلمة (أوعدني) معناها: (هدّدني - أهملني - أفرحني).

| - الجملة: هداك الذي أعطاك (شرطية - دعائية - تعجبيّة).                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| - كلمة (متبول): مرفوعة لأنها (فاعل - مبتدأ - خبر ) .                                 |
| ١١- استخرج من البيت الأخير صورتين بلاغيتين مبيناً نوعهما .                           |
| ١٢ - ما العلاقة الصرفية بين الكلمات : (مكبول - مكحول - مسلول )؟                      |
| ١٣ - ضع علامة (٧) مقابل الإجابة الصحيحة وعلامة (X) مقابل الإجابة الخطأ:              |
| - عرقوب منطقة بالمدينة المنوّرة .                                                    |
| <ul> <li>أعطى الرسول بردته لكعب جائزة له.</li> </ul>                                 |
| – كانت سعاد تفي بمواعيدها.                                                           |
| <ul> <li>كلمة (مثلاً) في البيت الرابع وقعت مفعولاً به .</li> </ul>                   |
| <ul> <li>كلمة ( مهلاً) في القصيدة توحي بالاستعطاف .</li> </ul>                       |
| <ul> <li>( غضيض الطرف) في البيت الثاني كناية عن الذكاء .</li> </ul>                  |
| ١٤ – قارن بين البيتين من حيث الدلالة:                                                |
| <ul> <li>لا تأخذني بأقوال الوشاة ولــم</li> <li>أذنب ولو كثرت في الأقاويل</li> </ul> |
| <ul> <li>لئن كنت قد بلِّغت عني وشائة</li> <li>لياغك الواشي أغشُّ وأكذب</li> </ul>    |

### دفساع عن الإسسلام

حسان بن ثابت

## التعريف بالشاعر

هو حسان بن ثابت ، من بني النجار ، ثم من الخزرج ، فهو يمني ، ينتهي نسبه إلى قحطان. أمه الفُريعة بنت خالد بن قيس ، من الخزرج كذلك ، كان يكنّى أبا الوليد ، وأبا عبد الرحمن ، وأبا الحسام .

ولد حسان في يثرب، ونشأ فيها، فهو من سكان المدن، وبالرغم من نشأته الحضرية فقد كان متأثراً بالحياة البدوية، يظهر ذلك في شعره خصوصاً ماقاله في جاهليته. اتصل بالغساسنة ملوك الشام، فكان يفد عليهم في عواصمهم كجِلَّق - والجولان - وبُصرى، ويستر فدهم فيفيضون عليه من نعمهم، وقد حفظ جميلهم حتى آخر حياته.

ولما ظهر الإسلام، وهاجر النبي محمد. صلى الله عليه وسلم. إلى المدينة أسلمت الأوس والخزرج، وأسلم حسان. رضي الله عنه - فكان من أنصار الإسلام إذ جنّد نفسه للقيام بالجانب الإعلامي في الصراع بين الإسلام وخصومه، مستخدماً في ذلك سلاح الشعر الذي شهره ضدّ أعداء النبي. عليه الصلاة والسلام. فصار بذلك شاعر الرسول، يمدحه، ويردّ على من يهجوه من شعراء قريش، وكان الرسول يشجّعه، ويحثه بقوله: « اهجهم وروح القدس معك». وكان أبو بكر يدلّه على معايب القوم ومثالبهم

- وقد قال فيه أحد النقاد: « فضل حسان الشعراء بثلاث: كان شاعر الأنصار في الجاهلية ، وشاعر النبي في النبوّة ، وشاعر اليمن كلها في الإسلام» . وقال فيه الشاعر الحطيئة: «أبلغوا الأنصار أن شاعرهم أشعر العرب ؛ حيث يقول:

«يُغشون (۱) حتى ماتهر (۲) كلابهم ليسألون عن السواد (۳) المقبل» وقد أجمع الرواة على أنه أشعر أهل المدر (٤) .

<sup>(</sup>١) يُغشون : يُقصدون. (٢) ماتهر : ماتنبح من كثرة الضيفان. (٣) السواد : الشخص أو

الاشخاص (٤) المدر: المدن عكس البوادي.

كُفّ بصره في آخر أيامه ، ومات في المدينة المنورة في خلافة معاوية ، بعد أن عُمِّر - كما قيل - مائة وعشرين سنة ، ستين سنة منها في الجاهلية ، وستين في الإسلام ، فهو من الشعراء المخضرمين .

والنص التالي قاله حسان - رضي الله عنه - ضمن قصيدة طويلة - دفاعاً عن الرسول - صلى الله عليه وسلم - وهجاءً لقريش وشعرائها الذين هجوه ، وتوعُّداً لهم بالحرب لمنعهم المسلمين من دخول مكة للعمرة .

## النص:

- (١) عدمنا خيلنا إن لم تروها
- (٢) يبارينَ الأعنَّةَ مُصْعدات
- (٣) فإمَّا تعُرضُوا عنا اعْتَمَرْنا
- (٤) وإلا فاصروا لجلاد يوم
- (٥) وجبريلُ أمينُ اللهِ فينساً
- (٦) وقال اللهُ قد يستَّرتُ جُنداً
- (٧) فَنُحْكِم بُالقوافي من هجانا
- (٨) فمن يهجو رسولَ الله منكم

تثيرُ النقعَ موعدُها كَداء على أكتافِها الأسَلُ الظِّماء على أكتافِها الأسَلُ الظِّماء وكان الفتحُ وانكشف الغِطاء يعسزُّ اللهُ فيه مَن يسشاء وروحُ القدس ليس له كِفَاء هم الأنصارُ عُرْضتُها اللِّقاء ونَضرب حينَ تختلِط السِّماء ويمسدحُه وينصره سواء ويمسدحُه وينصره سواء لعِرضِ محمد منكم وقاء

## معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

النقع: الغبار، كَذَاء: مكان بأعلى مكة ، يبارين: يجارين في سرعة ، الأعَنة: جمع عِنان وهو سير من جلد أو حبل يربط لجام الدابّة ، مصعدات: شديدة السرعة ، الأسل: الرماح ، اعتمرنا: أدينا العمرة ، الجلاد: المضاربة بالسيف ، الكِفَاء: النظير ، عُرضتها : قصدها وأمنيتها ، نُحْكم: نلجم ، وقاء: درع يقيه .

#### إضاءة

يقول حسان متوعداً قريشاً: هلكت الخيل التي نقتنيها إذا لم تروها مغيرةً عليكم، تبعث الغبار في السماء من جهة منطقة كداء أعلى مكة، وهن يسابقن الأعنّة التي بأيدي

الفرسان، لسرعة انقيادها، متجهة إلى هدفها، على ظهورها الرماح الظامئة إلى دمائكم، فإما تتركونا وشأننا نؤدي العمرة، ويكون بذلك فتح مكة، وانتصار الإسلام، وانهزام الشرك وأهله، وإلا فانتظروا يوماً حاسماً من القتال ينصر الله فيه من يشاء، ولا ينصر إلا أنصاره، ولاسيها أن فينا جبريل أمين الله على وحيه، الذي أعطاه الله من القوة فوق مايتصور الإنسان، فهو ليس له نظير أو مماثل، ونحن الأنصار قد جعلنا الله جنوداً في خدمة دينه والجهاد في سبيله، نتمنى دائها لقاء العدو في أي فرصة سانحة.

ثم يقول في الأبيات الثلاثة الأخيرة: إننا قد أعددنا لكل شيء مايناسبه من وسائل الدفاع، فالذي يهجونا نلجمه بالشعر، ونخرس لسانه بكشف عيوبه، وأعددنا للمعتدين سيوفاً نضربهم بها يوم اللقاء، حين تختلط الدماء. والذي يهجو رسول الله منكم - يامشركي قريش - لا يمكن أن يناله بسوء لأنه معصوم من ربه، فكها أن الذي يمدحه لاينفعه، فكذلك الذي يهجوه لايضره، بل إن شعري، ونفسي، وأسرتي، وعرضي، وكل ما أملكه فداء لرسول الله، ووقاية تحميه وتقيه من أن يتعرض لأي مكروه.

## تحليل وتذوق

النص من قصيدة مطوّله قالها حسان بن ثابت - رضي الله عنه - دفاعاً عن الرسول. صلى الله عليه وسلم . ممّن هجاه ، وتوعداً لقريش التي آذت المسلمين قبل الهجرة وبعدها ، ومدحاً للرسول عليه با هو أهله ، بأسلوب مؤثّر ، استخدم فيه حسان مامكّنته شاعريته الفذّة من الصور والأخيلة البديعة . وسنتعرّض لتحليل بعض تلك الصور لنصل إلى إدراك جمالها، وفهم مراميها فيهايأتي :

- في البيت الأول يدعو الشاعر على الخيل بالهلاك إذا لم تهاجم قريشاً في عقر دارها بقوله: «عدمنا خيلنا ...»، وهذا الدعاء يوحي بالإصرار على المواجهة، وبالتهديد لقريش. وفي قوله: «تثير النقع» كناية عن كثرة الخيل وسرعتها، ويقصد بها الشاعر التخويف، وكذلك قوله: «موعدها كَدَاءُ» حيث إن تحديد موعد ومكان المعركة من شأنه أن يثير الرعب والخوف لدى العدو، ويوحي بالثقة في الذات.

- وفي البيت الثاني يصف الخيل بأنها لشدة سرعتها تسابق أعنتها (يبارين الأعنة) وهو تصوير يوضح مدى السرعة إلى لقاء العدق، حيث صوّر الخيل وكأنها في سباق مع أعنتها، وفي هذه الصورة مايوحي بحرب نفسية تخلخل صفوف المشركين، وتفرق جمعهم، وفي قوله: «على أكتافها الأسل الظهاء» وصف الرماح بالظمأ، وكأنها مخلوق يعتريه العطش، وهي استعارة مكنية، وفيها إيجاء بأن هذه الرماح العطشي لاترتوي إلا من دماء المشركين، وفي ذلك مافيه من التخويف والتهديد.
- وفي البيتين: الثالث والرابع يخيِّر الشاعر خصومه بين أمرين: إما السماح لهم بالعمرة ، ومن ثَمَّ يكون فتح مكة ، وإما المواجهة الدامية التي سينتصر فيها جند الله ، وفي إلزام الخصم بأحد الخيارين إشعار بالقوة والثقة بالنصر .
  - وفي قوله: (انكشف الغطاء) كناية عن ظهور الدين الحق وسقوط زيف الشرك.
- وفي الأمر: (اصبروا) تهديد ووعيد. وترك تحديد المنتصر في المعركة القادمة في قوله: «يعز الله فيه من يشاء» له أبلغ الأثر في نفوس الأعداء، وهي توحي أن الله لا يعز بنصره إلاعباده وجنده المؤمنين:

## ﴿ وَ لِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (١).

- وذِكْرُ جبريل في البيت الخامس يوحي بإضافة القوة الغيبية إلى قوة المسلمين المعَدَّة ، وفيه زيادة تخويف ، وتيئيس للمشركين من الأمل في الغَلَبة .
  - وفي البيت السادس إشادة بالأنصار وشجاعتهم.
- وفي البيت السابع صورة رائعة في قوله: «فنُحكم بالقوافي من هجانا» حيث شبه القوافي في إخراس ألسنة الهجّائين باللجام الذي يوقف الفرس عن السير.

والبيت يدل . كذلك . على صفة المسلم الذي لايعتدي إلا على من اعتدى عليه ؟ فالأنصار لايهجون إلا من هجاهم ، ولايعتدون في القتال إلا على من بدأهم ، وهذا يدل على التزامهم بتوجيهات القرآن الكريم في قوله تعالى:

﴿ فَمَن ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَٱعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ .

- وفي البيتَ الثامن يوضّح الشاعر أن الذي يهجو الرسول ، والذي يمدحه يستويان، (١) سورة البقرة : ١٩٤٤

لأن الرسول معصوم محفوظ من ربه ، وفي ذلك قطع الطريق أمامهم، وتيئيسهم في جدوى هجاء الرسول ، لأن ذلك الأسلوب لايعود عليهم إلا بالحسرة، وفيه إيحاء بمكانة الرسول عليه ومنعته وتحصّنه، بحفظ الله أولاً - كما سبق - وحماية الأنصار له ثانباً.

- وفي البيت الأخير يوضّح حسان. رضي الله عنه. صدق حبّه للرسول. صلى الله عليه وسلم. وتفانيه في ذلك، وتقديمه أغلى ما يملك، من أهل وعرضٍ فداء للرسول الكريم - عليه أفضل الصلاة والسلام - وهو يوحي أيضاً بمدى حبّ الصحابة لدينهم وتفانيهم في سبيل ذلك (رضي الله عنهم أجمعين).

## 🤾 أسئلة وتدريبات

- ١ من قائل النصّ ؟ وأين كانت نشأته ؟
- ٢ ما الهدف من نظم الشاعر هذه القصيدة ؟
- ٣ من الذي منع المسلمين من أداء العمرة ؟
- ٤ ما الصورة التي تراها في قوله: (الأَسَلُ الظِّمَاء).
- ٥ بم يوحى ذكر جبريل عليه السلام في البيت الخامس؟
- ٦ ما العبارة التي حث فيها الرسول علي حساناً على هجاء المشركين؟
  - ٧ خيّر الشاعر مشركى قريش بين أمرين. اذكرهما.
  - ٨ ما الجمال الذي تلحظه في قوله: «فنُحْكِم بالقوافي من هجانا»؟
- ٩ كان حسان لا يهجو إلا من هجا المسلمين . ما البيت الدال على ذلك ؟
  - ١٠- اختر الكلمة المناسبة لما يقابلها من بين الأقواس:
  - معنى كلمة (الأسل): (الرماح السيوف الخناجر).
    - ضد كلمة الظهاء: (المتعبة العطشى الراوية).
  - معنى كلمة اعتمرنا: (طال عمرنا أدّينا العمرة عمرنا بيتا).
    - يقصد بالقوافي: (الشعر النثر الجناس).
    - المراد بالفتح: فتح: ( فارس مكة الروم ) .
    - تعني كلمة (كِفَاء): (عدوّ صاحب نظير).
  - خبر (إن ) في البيت التاسع : ( لعرض محمد وقاء عرضي) .
    - ١١- ما العلاقة الصرفية بين الكلمات (غِطاء كِفاء جِلاد)؟
    - ١٢ لم سوّى الشاعر بين هجاء المشركين للرسول ومدحهم إياه؟
      - ١٣ قال الشاعر:

لا يسألون عن السواد المقبل

'يغشون حتى ماتهرّ كلابهم

- هل البيت السابق مدح أم ذم ؟ وضح ذلك .
  - ١٤ عَمَّ كنَّى الشاعر بقوله: « انكشف الغطاء »؟

## الفخسر

## سويد بن أبي كاهل

## التعريف بالشاعر

هو أبو سعد سويد بن شبيب بن أبي كاهل من بني ذبيان .عاش دهراً في الجاهلية ، وأدرك ردحاً من الزمن في الإسلام ، وقيل إنه مات في العام ٦٥ه تقريباً بعد أن عُمِّر طويلاً .

وسويدٌ شاعرٌ مخضرم يمتاز شعره بالوجدانية والعذوبة، وسهولة التراكيب مع غرابة الألفاظ أحياناً.

ويتناول سويد في شعره الفخر والغزل والهجاء ، إلاَّ أنه - كما يقول الرواة - لم يكن بارعاً في الهجاء وكان غالباً ما يُهزم في مناظراته الهجائية .

ومن روائع قصائده هذه القصيدة التي يفخر فيها بقومه ، والتي كانت تُسمِّيها العرب (اليتيمة) لما اشتملت عليه من الحكم والأمثال ،وسنختار منها هذه الأبيات.

## النص:

- (١) بَـسطت رابعـةُ الحبلَ لنا
- (٢) حـرّةٌ تجلو شَتيتاً واضحاً
- (٣) كتب الرحمنُ والحمددُ له
- (٤) عُــرُفٌ للحق مـانَعْيَـابِه
- (٥) وأُباةُ للدنيّاتِ إذا
- (٦)و بُناهٌ للمعالي إنها
- (٧) من أناسٍ ليس من أخلاقِهم
- (٨) وإذا هـبَّت شَـالٌ أطعـمـوا
- (٩) لايخافُ الغــدْرَ مَن جــاورهـم
  - (١٠) نِعَمُّ لله فيناربَّ

فَوصَلْنا الحَبْلُ منها ما اتّسعْ كشعاع الشمسِ في الغيم سطعْ شعَة الأخلاق فينا و الضّلَعْ عند مُرِّ الأمر مافينا خَرَعْ أعطي المكثور ضَيْماً فكنعْ يسرفع اللهُ ومن شاء وضَعْ عاجلُ الفحش ولاسوءُ الجنزعُ من قدورٍ مُشبعاتٍ لم تُجعُ من قدورٍ مُشبعاتٍ لم تُجعُ أبداً منهم ولايخشي الطّبَع وصن شعاء وضع أبداً منهم ولايخشي الطّبَع

### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

حرّة : بيضاء اللون لايخالطه عيب ، تجلو: تُبدي، - شتيتاً: أسنان متفرقة يتخللها فراغ ، عُرف : عارفون - الضلع: المقدرة على القيام بالأمور الصعبة ، مرّ الأمر: اشتداد الأزمات ، خَرَع : ضعف ، الدنيّات : سفاسف الأمور ، المكثور : الذي كثر عليه الناس فغلبوه ، كنع : خضع - هبت شهال : أتت ريح من جهة الشهال باردة ، مشبعات : مملوءات . ربّها : أثمّها - والله صنع : كلمة (صنع ) هنا صفة لافعل بمعنى : الله قادر على كل شيء .

#### إضــاءة

- يقول الشاعر سويد: أبدت لنا (رابعة) المشاعر الطيبة فتبادلنا معها أصدق المشاعر ما أمكن لنا ذلك .

و(رابعة) بيضاء لاعيب فيها وإذا ابتسمت كشفت عن أسنان جميلة غير متلاصقة ناصعة البياض كأن بياضها نور شمس سطع من بين الغمام.

- ثم يفتخر الشاعر بقومه ويُعدِّد محاسنهم ، فيتوجه بالثناء والشكر لله الخالق الذي أنعم على قومه فخصَّهم منذ الأزل بصفاتٍ حميدة كالحلم ، ودماثة الخلق والمقدرة على مواجهة نوائب الزمان مها تكن مرارتها . إلى جانب كونهم سباقين إلى الحق يعرفونه ولا يحجمون عن إعلانه ولا يضيقون به ذرعاً ، ولم يكن موقفهم هذا نابعاً عن ضعف ، بل عن قوة ومقدرة . كما أنهم أبعد الناس عن الصغائر وما يُعيب من الأفعال التي قد يرضى بها المغلوب على أمره عندما يتكاثر عليه الأعداء .

ويسترسل الشاعر في وصف حسنات قومه ، فيقول:

لقد حبانا الله مجداً شامخاً من العلو والرفعة ، ومن الخصال الكريمة ، لأنه سبحانه وتعالى أعلم بمن يستحق العزة ، وأعلم بمن لايستحقها ، فيمنحها للأول، ويُمسكها عن الآخر .

وبعد هذا الإجمال في وصف مناقب قومه يورد الشاعر صفات لهم ملموسة كقوله : جُبلت أخلاقنا على رفض كل فاحشة وعلى حسن التقدير عند اشتداد الخطب ونزول

الملهات ، فلا هلعٌ يُصيبنا ولا ضعف . كما أننا نقدم الطعام الوفير في الليالي الشتويّة للجائعين فنشبعهم ولا يخشى مَن قصدنا نقص طعامنا .

وجارُنا يشعر بالأمان والاطمئنان فلا يخشى غدراً منّا أو سوء طبع لأن طباعنا جُبلت على الخير والوفاء وعدم الأذى .

ويختتم الشاعر قصيدته بالقول الصواب فيعود بالفعل إلى فاعله وبالسبب إلى مسببه فيقول: إن هذه النعم التي نتمتع بها والخصال الحميدة التي اتصفنا بها هي من صنع الله المبدع القادر على كل شيء.

## تحليل وتذوق

- تُمثل لنا هذه القصيدة التقليد الذي انتهجه الشعر في صدر الإسلام باقتفائه نمط القصيدة الجاهلية التي تُستهل بمقدمة طلليّة أو غزلية . فظهر لنا في مطلع هذه القصيدة مناجاة غزلية .

كما تمثل لنا هذه القصيدة - أيضاً - التغييرات التي أحدثها الدين الإسلامي في مضمون الشعر في صدر الإسلام . فنرى فيها العديد من الألفاظ والمعاني المستوحاة من روح الدين الإسلامي وهديه مثل :

«كتب الرحمن والحمُد له ..» و «عُرُفٌ للحق مانعيابه..» و «يرفع الله ومن شاء وضع» و «نعِمٌ لله فينا ربَّها» .

- كما شملت أيضا بعض الألفاظ الغريبة التي اتسم بها شعر قائل هذه القصيدة أحياناً والتي هي من بقايا آثار ثقافة العصر الجاهلي، مثل: (الضلع، خرع، كنع).
- صاغ الشاعر سويد قصيدته هذه في أبهى حُلَّة وأجمل صورة ، واستخدم العديد من الصور البلاغية ليزيدها وضوحاً وبهاءً .
- فوصف ممدوحته (رابعة) في مقدمته الغزلية وصفاً معنوياً تمثل في إشراقة وجهها ، وجمال ابتسامتها ، واستعان على إبراز هذه اللوحة التي رسمها لممدوحته ببعض الصور الجمالية ، ومنها الآتي :
- ماورد في البيت الأول في قوله: «بسطت رابعة الحبل لنا» وفيها استعارة تصريحية حيث شبه الود الذي أبدته (رابعة) بالحبل.

- وكذلك ماورد في البيت الثاني في قوله: «تجلو شتيتاً واضحاً» فيه وصف لبيان جمال أسنانها ، كما أن كلمة (شتيتاً) أوحت معنًى إضافياً لحسن تنظيم تلك الأسنان وروعة مظهرها.
- واستعان الشاعر بصورة جمالية رسمها لثغر ممدوحته عند ابتسامتها بقوله: «كشعاع الشمس ..» ، وفي ذلك مقارنة بين ضياء الشمس الساطع من بين الغمام وإشراقة تلك الابتسامة .

وقد تمكن الشاعر من خلال تلك الصور الجمالية التي استخدم فيها أعذب الألفاظ السلسة ، والمعانى الموحية من رسم لوحة جميلة لحسن وجه ممدوحته .

- ثم انتقل الشاعر إلى وصف قومه فأخذ يبرز محاسنهم فأضفى عليهم أجل وأشرف القيم الإنسانية ، فوصفهم بسمو الأخلاق وبملازمة الحق وعدم مجانبته وإن كان فيه غرمٌ عليهم ، وبامتلاكهم للنفوس الأبيّة التي تأبى الدنايا وتسعى بهمة عالية لنيل كل مكرمة وأسمى فضيلة .
- وقد قدم لنا الشاعر تلك المعاني العظيمة في صور جمالية مكتملة المعنى واضحة البيان ومنها:
- الاستعارة التي وردت في البيت الثالث في قوله: (سَعَةَ الأخلاق) حيث شبه الأخلاق بشيء مادي يتسع، ليبرز سمو أخلاق قومه، وما يتمتعون به من حِلْم وصبر.
- وفي البيت الرابع في قوله: « مرِّ الأمر » شبه اشتداد الأزمات بالأشياء المرة ، وفي ذلك استعارة تصريحية عبِّرت عن قبولهم للحق رغم مرارته ، وفيه صورة لصبرهم وتقواهم .
- والتضاد في المعنى في كلمتى (يرفع وضع) في البيت السادس عند قوله: «يرفع الله ومن شاء وضع» وفيه مقابلة لوضعين لايبرز فضل أحدهما إلاَّ بوردهما معاً، فالرفعة لهم كما أراد الشاعر ولسواهم المنزلة الأدنى.
- واستمر الشاعر في مدح قومه وأخذ من البيت السابع يضرب أمثله ماديّة على خصالهم الحميدة. فهم قومٌ لايعتريهم سوء تصرف عند الملهات وطعامهم وفير يلبي حاجات كل الأفواه الجائعة التي تقصدهم، وجارهم سعيدٌ بجوارهم مطمئن لحسن طباعهم التي منحها الله لهم.

- وقد ضمَّن الشاعر هذه المكرمات التي خصَّ بها قومه العديد من الصور الجمالية ليكسبها وضوح المعنى وقوة البيان مثل:
- الكنايتين في البيت الثامن: (هبت شَمال .. قدور مشبعات) ففي الكناية الأولى صورة لوطأة الليالي الباردة وقسوتها التي تجعل الإنسان أكثر حاجة لطلب الطعام . وفي الكناية الثانية صورة عن وفرة الطعام لكل من يطلبه دون انقطاع ، وعن كرم قومه وسخائهم الذي لايعجز عن إشباع البطون الجائعة .
- الصورة المجازية الرائعة التي وردت في البيت التاسع في قوله: « لا يخاف الغدر »، وأيضاً في قوله: «... لا يخشى الطّبَع» وفي ذلك كناية عن نبل القيم الإسلامية التي يتحلّى بها قومه، فلا الغدر من شيمهم، ولاسوء الطبع يصدر عنهم.
- الجناس غير التام الذي ورد في البيت الأخير في قوله: «صنيع الله والله صنع»، وفيه جمال لفظى يبرز المعنى ويزيده وضوحاً.
- وهكذا قدمت لنا هذه القصيدة صورة صادقة للعصر الذي قيلت فيه، وعكست التحولات الجوهرية التي شهدها الشعر في صدر الإسلام، من حيث المضمون والهدف. كما أفلح الشاعر في استخدام الصور البلاغية الموحية التي نقلت لنا مشاعره وأحاسيسه وأظهرت بجلاء جملة من المبادئ والقيم التي اتسم بها قومه.

## أسئلة وتدريبات 📘

١ - ما القبيلة التي ينتمي إليها الشاعر ؟

۲ – بم یمتاز شعره ؟

٣ - مثَّلت هذه القصيدة واقع الشعر في صدر الإسلام. اشرح ذلك.

٤ - وردت في القصيدة بعض الألفاظ الغريبة. علام يدل ذلك؟

٥ - ذكر الشاعر أن من جاور قبيلته لايخاف الغدر، أين تجد ذلك في القصيدة ؟

٦ - اشرح قول الشاعر: «عُرفٌ للحق ما نعيا به».

٧ - ماذا قصد الشاعر بقوله: «بسطت رابعة الحبل لنا» ؟، وما القيمة الجمالية في ذلك ؟

٨ - ما القيمة الجمالية في العبارتين: (سعة الأخلاق - مُرِّ الأمر)؟

|            |        |        | ٠ – استحرج من الفصيدة (مقابله) . وبين فيمنها الجهاليه .                  |
|------------|--------|--------|--------------------------------------------------------------------------|
| قة وبيِّن  | الساب  | مبارة  | ١٠ - قال الشاعر : «صنيع الله والله صنع»، استخرج الجناس من ال             |
|            |        |        | نوعه .                                                                   |
| فيها يأتي: | لخطأ ف | ارة ا- | ١٠ – ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (X) أمام العب             |
|            | (      | )      | - يمتاز شعر سويد بغرابة الألفاظ غالباً                                   |
|            | (      | )      | - توفي الشاعر سويد في العام ٦٥هـ.                                        |
|            | (      | )      | - كان الشاعر سويد غالباً مايُهزم في مناظراته الهجائية .                  |
|            | (      | )      | <ul> <li>مثلت القصيدة في مضمونها واقع الشعر في العصر الجاهلي.</li> </ul> |
|            |        |        | ١١ - اختر من بين الأقواس الإجابة الصحيحة لما يقابلها فيها يأتي:          |
| (ماله –    |        | : )    | - تعني كلمة (المكثور) في البيت الخامس الشخص الذي كثر                     |
|            |        |        | أعداؤه - أعوانه).                                                        |
|            |        |        | - افتتح سويد قصيدته بمقدمة : ( طللية - خمريَّة - غزلية) .                |
| ل بمعنى    | وصوا   | ىم م   | - قال الشاعر : «لايخاف الغدر مَن جاورهم »، جاءت (مَن) اس                 |
|            |        | . (    | الذي في محل : ( رفع فاعل - نصب مفعول به - جر بالإضافة                    |

﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ أَثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْءَرُونَ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَتُعِزُّ مَن تَشَآءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَآءً أَبِيدِكَ ٱلۡخَيۡرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾ (٢).

أين تجد هذه المعاني القرآنية في قصيدة الشاعر؟

١٣ – قال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٥٣ . (٢) آل عمران: ٢٦.

## الأدب في العصر الأموي

آلت سلطة الدولة الإسلامية إلى معاوية بن أبي سفيان مؤسس الدولة الأموية سنة ٤١هـ. وبعد حركة الفتوح الإسلامية امتدت حدود الدولة بعيداً في الشرق والغرب، وتغيّرت معالم الحياة العربية بعد ارتشافها من نبع القرآن الكريم والسّنة النبويّة فتزوّد الناس من جميع المعارف، وتكوّنت ثقافة عربية في عصر بني أمية من عناصر ثلاثة هي:

- القرآن الكريم وحديث الرسول على وسيرته من أهم العناصر المكونة للثقافة في هذا العصر. فقد عُني المسلمون بقراءة القرآن ، وبالحديث النبوي وما فيهما من تشريع وفقه، فنشأت طبقة من المعلمين الذين يعلمون الناشئة القرآن الكريم، والحديث الشريف ، والشعر ، وما يتصل بذلك .
- ٢ الأدب العربي القديم ، فقد أقبل الناس ينهلون من هذا الأدب وسرعان ماظهر منهم علماء كثيرون متخصصون بمعرفة الشعر ورواية الأنساب وأخبار العرب في العصر الجاهلي .
- ٣ الثقافة الأجنبية ، حيث اندفع المسلمون يطلبون كل ما لدى الأمم من معارف تطبيقية نافعة كتخطيط المدن والعمارة وشق القنوات إلى جانب ما عرفه العرب في جنوب الجزيرة من فن معماري متميز وتطوّر في الزراعة وأنظمة الرى .

وبجانب هذه المعارف العلمية التطبيقية بدأ العرب في هذا العصر بالتعرف على الفلسفة اليونانية والمنطق الأرسطى والطب والكيمياء ، وغير ذلك .

## فنون الأدب وأغراضه في العصر الأموي

## الشعر وأغراضه واتجاهاته:

مع قيام الدولة الأموية تعدّدت الأحزاب التي تطالب بحقّها في الخلافة ، من (هاشميين ، وأمويين ، وخوارج ) وكان حزب الأمويين الحاكم يعمد إلى كلّ الوسائل في توطيد دعائم حكمه ومحاربة خصومه . وكان الشعر إحدى هذه الوسائل ، فبعد أن خفت صوت الشعراء في مطلع العصر الإسلامي عاد خلفاء بني أميّة فشجّعوا الشعراء على المدح والهجاء ، والفخر بالأحساب والأنساب ، والتعصّب القبلي والحزبي ، كما قرّبوهم من مجالسهم ، وبذلوا لهم العطايا طلباً لمدحهم وإغراءً لهم بذمّ خصومهم والتهوين من شأنهم .

ونتيجة للتغيرات السياسية والاجتماعية ، تطور الشعر واتخذ سمات تنسجم مع الحضارة الجديدة فبهتت الصور البدوية التي طبعت القصيدة الجاهلية وتخلص الشعراء من البكاء التقليدي في مطلع القصائد ، كما خضعت الألفاظ لهذا التطور الجديد ، وكذا الأغراض الشعرية نفسها حيث أظهر الشعراء براعتهم وإبداعهم وهم يدورون في هذه الأغراض .

وتركت الحياة الاقتصادية أثراً في توجيه الشعر ، حيث نشأت طبقة من المترفين عاشت للغناء والموسيقى فنها بينها الغزل غير العفيف الذي كان يغنيه لها الموالي والجواري، وهو غزل ناتج عن التمدّن الذي أدى إلى الخروج عن القيم الإيجابية .

وهناك طائفة أخرى اتخذت مسلكاً آخر في الغزل مبتعدة عن الغزل غير العفيف وملتزمة بالغزل العذري العفيف الذي انتشر في البوادي ، وكانت هذه الطائفة من الشعراء تتناول المرأة بصورة مثالية وسامية ، مدفوعة بالتقاليد العربية الحميدة ، والتعاليم الإسلامية . يقول جميل بثينة:

إذا قُلتُ مابي يابثينة قاتلي من الوجدِ قالتْ ثابتٌ ويزيدُ وإنْ قُلتُ ردّي بعضَ عقلي أعشْ بهِ مع الناس قالتْ ذاكَ منكَ بَعيدُ

كما اتخذ المدح وشعر الخمر شكلاً مغايراً لما كان عليه في الجاهلية فتغيّرت أساليبه وتغيّرت ألفاظه ، وتبدّلت قيم المدح التي كان الشعراء يضفونها على ممدوحيهم . ومن نهاذج المديح قول جرير يمدح عبد الملك بن مروان:

أغشني يافداك أبي وأمّي بسيب منك إنَّك ذو ارتياح فإِنَّى قد رأيتُ عليَّ حقاً زياراتي الخليفة وامتداحي

ألَـسْتُم خيرَ مَن ركبَ المطايا وأندى العالمين بطون راح

أما فنّ الهجاء فقد كان - كما أسلفنا - أبرز موضوع في هذا العصر حيث برز التعصب للعشيرة ، فبدا الشعر صدى لتأجج المشاعر ، وتُحوّل الهجاءُ إلى غرضٍ دائم مستمر ، وأصبح همُّ الشاعر أن يثبت تفوّقه على خصمه بالجديد من الهجاء ، والغريبُ من الأخبار والنوادر ، والحوادث ، ووَجدَ هذا النمطُ من الشعر جمهوراً يلتفّ حولَه فتطوّر وتحوّل إلى غرض جديد عُرف بالنقائض.

وقد كان للحروب والفتوح الإسلامية أثر في بروز شعر الوصف وشعر الحنين، لابتعاد هؤلاء الفاتحين عن بلادهم.

تلك أهم الأغراض والاتجاهات الشعرية ، ومعظمها امتداد متطوّر لما سبق من أغراض العصرين السابقين ، إلاّ أنّ أهم الاتجاهات التي احتلّت رقعة واسعة في الحياة الشعبية في هذا العصر هي: الشعر السياسي - شعر النقائض - شعر الغزل. وفيها يلي تفصيل ذلك:

## ١ - الشعر السياسي:

يُعدّ العصر الأموي عصر ازدهار للأدب السياسي لاشتداد الصراع واستمراره بين الفرق والأحزاب، وكان لكل فئة شعراؤها، فمن شعراء الخوارج عمران بن حطَّان، وقطري بن الفجاءة ، والطرماح بن حكيم ومن شعراء الشيعة : الكميت الأسدى وكثير عزة . ومن شعراء الزبيريين : عبد الله بن قيس الرقيات .

أما الأمويون فكان شعراؤهم أبو العباس الأعمى ، أعشى ربيعة ، والنابغة الشيباني ، وعديّ بن الرقاع . إلى جانب كبار الشعراء في هذا العصر : جرير والفرزدق والأخطل.

ومن النهاذج الشعرية لبعض شعراء هذه الفرق:

قطري بن الفجاءة الذي يستقرب الموت ابتغاء ثواب الله يقول:

إلى كم تُعاريني السيوف ولا أرى مُعاراتِ المعو إليّ حِماميا ألى كم تُعاريني السيوف ولا أرى بقاءً على حالٍ لمن ليس باقيا أقارع عن دار الخلود ولا أرى

وهذا ابن قيس الرقيّات الشاعر المعبّر عن نظرية الزبيريين يقول في مدح مصعب ابن الزبير:

إنّا مصعبٌ شهابٌ من اللهِ تَجلَّتْ عَن وَجهِهِ الطلاءُ مُلكُهُ مُلكُ قَوْد السَّاء الله عَلَى اللهُ عَ

أما شعراء الشيعةِ فقد استغرقتهم نزعة حب أهل البيت واستحقاقهم للخلافة ويؤكد كثيّر عزّة هذه العقيدة بقوله:

ألا إنّ الأئمة من قريش وُلاةُ الحقّ أربعة شواءُ عليٌّ والشلاثة مِن بَنِيهِ هُمُ الأسباطُ ليس بِهم خَفاءُ

وفي الانتصار لبني أمية نجد عبد الله بن خارجة يمدح عبد الملك بن مروان ويحضّه على حرب ابن الزبير والقضاء عليه بمثل قوله:

قومُ وا إليهم لاتنامُ واعنهم كم لِلغُ واة أطلتم إمهالها إنّ الخلافة فيكم لا فيهم مازلتم أركانَها وثهالها (١) وهناك شعراء آخرون لم يتسع المجال لذكرهم.

#### ٢ - شعر النقائض:

شاع هذا اللون من الشعر نتيجة للخصومات والعصبيات التي استعرت في هذا العصر. ويتمثّل شعر النقائض في أن يقول الشاعر قصيدة يهجو فيها شاعراً آخر ، ويسخر منه ، ومن قبيلته ، ويفخر بنفسه ورهطه (٢) ، وبما لهم من أمجاد في الجاهلية ومكانة في الإسلام ؛ فيجيبه الشاعر بقصيدة – على وزنها وقافيتها في الغالب – ناقضاً كثيراً مما جاء به الشاعر الأوّل من معانٍ وصور ، مضيفا إليها من جانبه مزيداً من الفخر والهجاء . فيبدو ذلك وكأنه «مباراةٌ شعرية» في الفخر والهجاء والفكاهة

<sup>(</sup>١) الثَّمال: الغياث الذي يقوم بأمر قومه . (٢) رهطه: الرهط: العشيرة .

والسخرية ، دون أن يكون لذلك أدنى أثر في علاقة «المتبارين» وما قد يكون بينها من صداقة ، وليس أدلّ على ذلك من أن جريراً قد رثى الفرزدق بقصيدة جيّدة نسب إليه فيها كلّ مايُنسب إلى السيّد العربيّ الجليل واصفا خسارة رهطه(تميم) بفقد هذا الشاعر الفذ:

على نكبات الدهر موت الفرزدق لعَمري لقد أشجَى تميها وهدّها وقد اشترك في تلك المناقضات عدد كبير من شعراء ذلك العصر ، لكن أشهر النقائض ما كان بين جرير والفرزدق.

يقول الفرزدق:

أعناقه وتماحك الخصان أم بلت حيث تناطَح البحران

يا ابن المراغة والهجاء إذا التقت ا ماضرَّ تغلبَ وائلِ أهَجَــوْتَهـا فرد عليه جرير:

إنَّي ليُعـرفُ في الـسرادقِ مَنـزلي عنـدَ الملـوكِ وعنـدَ كلِّ رهَـانِ ولقد وسَمتُ مُجاشِعاً ولتغلبِ عندي مُحاضرةٌ وطول هوانِ

هذه الظواهر التي نراها في النموذج السابق لجرير والفرزدق ، نجدها مجسمة في كثير من النقائض الأخرى ، وخاصة عند الأخطل وجرير ، وهو الانطلاق من محور عصبيّ ، مع خلط في السياسة بعض الأحيان ، والذم والهجاء من موضع لآخر ، وهو ما كان قد اختفى في عصر صدر الإسلام.

#### ٣ - الغزل غير العفيف:

نشأ في مكة والمدينة نظراً لما أُغدق على أهلها من أموال صرفتهم إلى الترف ، بدلاً من السياسة ، فنعموا بحياة هادئة. وكان الطربُ والغناء الذي يقوم به الرقيق الأجنبي وسيلةً لقطع أوقات الفراغ الطويل ؛ والذي نشأ في بعض مدن الحجاز. وفي ظل هذا الجو نهض هذا النوع من الشعر بكثرة ، وكان أقرب أنواع الشعر الذي تطلبّه الغناء هو الغزل الذي يتغنّى بأوصاف المرأة، وهو ناتج عن الغزل الذي يتجاوز القيم والأخلاقيات الحميدة . ومن

شعراء هذا النوع الأحوص والعرجي، وغيرهما كثير. أما عمر بن أبي ربيعة فيأتي في مقدمة هؤلاء، ومن قوله: يصوّر نفسه معشوقاً لا عاشقاً:

ياليتَني مِتُّ قبلَ اليومِ يا عمرُ

تقولُ إِذْ أَيقنتْ أَنِّي مُفارِقها

#### ٤ - الغزل العذرى العفيف:

غزل قصصيّ عفيف، نُسب إلى بني عذرة في شهال الحجاز لأن شعراءها أكثروا من التغني والصبابة والوَله، ولم تقف موجة الغزل عند هذه القبيلة وحدها، فقد شاع في بوادي نجد والحجاز، وكان للإسلام أثر في إضفاء صفة القُدسيّة على العلاقة بين الرجل والمرأة عند هؤلاء الشعراء، كها أنه قد طهّر النفوس فلم تعرف إلا الحبّ العفيف السامي الذي يضني المحبين فيصير محنة واختباراً لنفوسهم، ويصل شوق المحب إلى درجة التصوّف.

وقد مضى كل شاعر منهم يقول الشعر طوال حياته الفنيّة في امرأة واحدة عُرف بها ثم نُسب إليها فيقال: كثيّر عزة ، جميل بثينة ، قيس لبنى ، مجنون ليلى وهكذا. وتتسم أشعارهم بالصدق العاطفى .. هذا عروة بن حزام يقول:

لها بين جلدي والعظام دبيبُ وما أعْقَبَتْهَا في الرّياح جَنوبُ وإنّي لتعروني لذكراكِ رعدةٌ فوالله لا أنساكِ ما هبَّتِ الصَّبَا

وهذا قيس بن ذريح يشكو مفضِّلاً الموت على البعد والفراق:

فقع إما بموتٍ أو حياةِ تدومُ على التباعدِ والشتاتِ لقد عذَّبْتَني ياحبَّ لُبنى فإنّ الموتَ أروحُ من حياةٍ

#### الأغراض والخصائص الفنية للشعر

يمكن أن نجمل خصائص الشعر في هذا العصر فيها يلى:

#### أولاً - من حيث الأغراض:

ظهرت أغراض جديدة لم تكن معروفة من قبل بصورة واضحة وتطوّرت أغراض أخرى قديمة فازدهرت .

- فمن الأغراض الشعرية الجديدة الشعر السياسي، وهو المعبّر عن نزعات كل حزب من الأحزاب التي ظهرت في هذه الفترة من (الأمويين والهاشميين والخوارج والزبيريين والشيعة).
  - ومن بين الأغراض التي ازدهرت وتطوّرت:
- ١ الغزل: فقد كان في الشعر الجاهلي عبارة عن مقدّمة للقصيدة . فأصبح غرضا شعريًا مستقلاً . بل وقف بعض شعراء العصر الأموي شعرهم كله عليه ، وهو نوعان :
- أ غزل نشأ في المدينة (الغزل غير العفيف) وهو الذي يتناول محاسن المرأة ومفاتنها. ب – غزل نشأ في البادية (الغزل العفيف) وهو الغزل العذري الذي يقوم على العاطفة الصادقة والبعد عن ذكر محاسن المرأة . وقد تناول معاني الوجد والشكوى والطهر والوفاء.
- ٢ شعر النقائض: لون متطوّر من غرضي الفخر والهجاء معاً ، جرى بين جرير والفرزدق والأخطل ، والذي خرج عن آداب الشريعة الإسلامية التي لا تميز بين جنس وآخر ، وتنهى عن التفاخر بالأحساب والأنساب وعن الهجاء المقذع .

ومن محاسنها: أنها أفادت اللغة والأدب بها فيها من أساليب جديدة ، وثروة لغوية، كها أنها كانت سجلاً تاريخياً لكثير من الوقائع والعادات في العصر الأموى.

• أما الأغراض القديمة كالمدح والرثاء والوصف والحكمة ، فقد استمرت في طريقها التقليدي المألوف ، وإن كان المدح من أقوى أغراض الشعر الأموي ، لأن الحكّام كانوا يتنافسون في ترغيب الشعراء بالعطايا . ومن المدح ماكان صادقاً ، ومنه ما كان مصطنعاً للتكسب .

### ثانياً - من حيث الأداء الفني:

أ - المعاني والأفكار: تأثر كثير منها بروح الإسلام، وتميّزت بالخصب والثراء والعمق والغزارة إلى جانب تقليد بعضها لمعاني شعراء العصر الجاهلي ولاسيها في الفخر والهجاء.

#### ب - الصياغة:

- الصورة والخيال: ظلّ الخيال مستمدّاً من البيئة العربية مع تأثر الشعراء بالإسلام.
- الألفاظ والعبارات: غلبت عليها الجزالة في الفخر والهجاء ، وشاعت السهولة والعذوبة والسلاسة والرقّة في الغزل ، واستمدّ شعراء الحكمة والمدح ألفاظهم من المعجم الإسلامي.
- بناء القصيدة: لم يختلف بناؤها عمّا كان في العصر الجاهلي ، فكانوا يبدؤون قصائدهم بالغزل ، ويتناولون فيها أغراضا متعدّدة إلاّ شعراء الغزل في الحجاز فقد اقتصرت قصائدهم على هذا الغرض وحده .
- الموسيقى: ظلّ التزام الوزن الواحد والقافية الموحدة كما كانا في عصر صدر الإسلام والعصر الجاهلي. ولم يظهر أي تجديد في القالب الشعري.

- ١ تنوّعت مصادر الثقافة في عصر بني أمية ، وضّح ذلك .
- ٢ تعددت الأحزاب السياسية في هذا العصر وصار لكل حزب شعراؤه، وضّح مع التمثيل.
- ٣ شاع الغزل غير العفيف في بيئة الحجاز ولاسيما في مكة والمدينة، في حين انتشر الغزل العذري في البادية. حاول أن تعلل هذه الظاهرة من خلال الربط بين البيئة وأثرها في الشعر.
- ٤ ظهرت في العصر الأموي أغراض جديدة لم تكن معروفة من قبل بصورة واضحة . اذكرها .
  - ٥ اذكر عاملين من عوامل ظهور شعر النقائض.
  - ٦ ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:
     أ ظلّ جميع الشعراء في العصر الأموي على طريقة الجاهليين في
     تعدد أغراض القصيدة .
  - ب كان شعراء العصر الأموي يستمدون معاني الجاهليين وأفكارهم
     في بعض الأغراض.
     ج لم يكن لمعجم القرآن الكريم أثر في الشعر الأموي.
  - د شعر النقائض لون متطوّر من غرضي الفخر والهجاء معاً.
  - ه الغزل العذري لايقوم على العاطفة الصادقة.
- ٧ عاقب عمر بن الخطاب رضي الله عنه الحطيئة بالحبس وهدده بقطع لسانه لقوله يهجو الزبرقان ابن بدر:

دعِ المكارمَ لاترحل لِبُغيتِها واقعدْ فإنَّكَ أنتَ الطاعِم الكاسي

فها رأيك في هجاء الشعراء: الفرزدق وجرير والأخطل؟

٨ - قال جرير:

ولا سُقيتْ قبورهمُ السحابا على الميزان ما وَزنتْ ذُبابا فلا كعباً بلغتَ ولا كلابا فلا صلّى الإلهُ على (نُميرٍ) ولووُزِنَتْ حلومُ بني (نُميرٍ) فغضّ الطرفَ إنّك من (نُميرٍ)

إذا طُلب منك أن تذكر سببين لكون هذا الشعر أموياً ، فهاذا تقول ؟

#### رئسساء السنذات

مالك بن الريب

#### التعريف بالشاعر

هو مالك بن الريب بن حوط بن مازن. وُلد في أول دولة بني أميَّة ، ونشأ في بادية بني تميم بجوار البصرة ، وعُرف عنه أنه كان من أجمل العرب وجهاً، وأبينهم بيانا، حيث امتاز شعره بفصاحة الألفاظ، وسهولة التراكيب وعذوبتها . يَغْلِبُ على شعره (وحدة الموضوع)، كما كان-أيضاً - شجاعاً فاتكا لاينام إلاَّ متوشحاً سيفه .

ناهض الدولة الأموية وحاربها إلا أن (سعيد بن عثمان بن عفان والي معاوية على (خراسان) أقنعه بالعدول عن ذلك فصاحبه مالك بن الريب حتى انتهت ولايته، ثم عاد معه آيبا إلى بلاده بالبصرة . وقبل أن يبرح بعيداً عن خراسان أحس مالك بوطأة الموت ، فطلب من شخصين يرافقانه أن يبقيا معه ليتوليا أمر دفنه . فكان له ذلك .

وقبل أن يلفظ أنفاسه الأخيرة نظم قصيدةً فريدة من نوعها ، ضمنها أصدق المشاعر والأحاسيس الإنسانية لمعاناة شخص يفقد حياته بعيداً عن أهله ووطنه. كانت وفاته عام ٢٠هـ ١٨٠م تقريباً.

وسنختار من قصيدته هذه الأبيات:

# النص:

١ - ألاليت شِعْرِي هل أبيتنَّ ليلةً

بجنبِ الغَضَا أُزجي القلاصَ النَّواجيا

٢ - لقد كان في أهلِ الغَضَا لودنا الغَضَا

مزارٌ ولكنَّ الغَضَا ليس دانيا

٣ - فياصاحِبَيْ رَحْلي دنا الموتُ فانزلا

برابية إني مقيمٌ لياليا

٤ - وقوما إذا ما اسْتُلُّ روحي فهِّيئًا

ليَ السدرَ والأكفانَ ثم ابكيا ليا

٥ - ولاتحــسداني بارك اللهُ فيكما

من الأرضِ ذاتِ العرضِ أن تُوسعا ليا

٦ - خُــذاني فجُـرَّاني ببُردي إليكما

فقد كنتُ قبلَ اليوم صَعْباً قِيادِيا

٧ - تـذكّـرتُ من يبكي عليَّ فلم أجـدْ

سوى السيفِ والرُّمحِ الرُّدينيِّ باكيا

٨ - وأشقر خنذين يُجرُّ عِنَانَه

إلى الماءِ لم يترُكُ له الدهـرُ ساقيـا

٩ - ولكنْ بأطرافِ السُّمينةِ نسوةٌ

عزيزٌ عليهنَّ العشيَّةُ مابيا

١٠- فمنهُنَّ أمُّ وابنتاها وخالتي

وباكية أُخرى تَهيجُ البواكيا

### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

الغضا: شجرٌ لا ينبت إلا في الصحراء ، القلاص النواجيا: النوق الجيدة المسرعة ، صاحبي رحلي: الرجلان اللذان توليا صحبته ، الرابية: التلة ، البرد: الرداء ، الرديني: نسبة إلى ردينة وهي امرأة عرفت بصناعة الرماح ، تهيج: تثير ، أشقر خنذيذ : حصان أشقر اللون كثير العَرق ، السُمينة : مكان قرب البصرة ، وهو موطن الشاعر .

#### إضاءة

بينها كان الشاعر عائداً إلى وطنه ألم به إحساس أشعره بدنو أجله فتمنى لو تسمح له الأقدار – قبل مفارقته للحياة . برؤية موطنه وأهله ولو لليلة واحدة يستمتع فيها بشجر الغضا الذي ينبت في أرضه، وبلقاء أحبته وأهله وبملاحقة النوق المسرعة الجيدة – كها كان يفعل من قبل – ولكنه يرى أن أُمنيته هذه لن تتحقق نظراً لبعد المكان الذي هو فيه عن موطنه. ولم تمضِ لحظات حتى استبد به الشعور أن منيته حانت وأنه لا محالة مفارق الحياة فقال لمرافقيه: إنه سيبقى في هذا المكان إلى الأبد، لأنَّ وفاته أوشكت، وطلب منها أن يبقيا معه بعض الوقت ليتوليا دفنه. وأوصاهما أن يحضرا له الأكفان ويغسلا جسده بشجر السدر الطيب، وترجّاهما أن يوسعا له في قبره، ولا يبخلا عليه برقعة الأرض التي ستؤويه فأرض الله واسعة، وفيها متسع. كما تمنَّى عليهما أن يجرًاه بلطف إلى قبره مذكراً أنه كان قبل يومه هذا شديد البأس صعب المراس لايجرؤ أحدٌ على بلطف إلى قبره مذكراً أنه كان قبل يومه هذا شديد البأس صعب المراس لايجرؤ أحدٌ على

ثم يتلفَّت الشاعر حوله - وهو يعاني سكرات الموت - فيرى نفسه في صحراء مقفرة موحشة لاحبيب له فيها ولا شقيق سوى هذين الرجلين اللذين ينتظران وفاته ليوارياه تحت التراب . غير أن إحساساً بداخله أشعره أن سيفه ورمحه الملقيين بجانبه حزينان لفراقه ، وأن فرسه هو الآخر شديد الحزن عليه ،وقد بدا من ملامحه أنه منكس الرأس لعلمه أنه سيفقد صاحبه الوفي الذي كان يعتني به . ولم يستسلم الشاعر لثقل هذه اللحظات الموحشة التي يعيشها فقال : إذا لم أجد - هنا - أحداً من البشر يبكيني أو يتحسّر علي فإن هناك نسوة في بلدي سيبكين كثيراً على ما حلّ بي ، ثم يُطلق العنان لخياله فيرى من بين الباكيات عليه أمه وأخواته وخالته ، ثم يمعن في التحديق ، فيرى باكية أخرى أعلاهن صراخاً وأكثرهن تهييجاً لمن حولها، فيعلم أنها زوجته . (وقيل في باكية أنها ابنته) .

#### تحليل وتذوق

- تمكن مالك بن الرَّيب في قصيدته هذه من وصف مشاعره وخلجات نفسه بأصدق مايكون عليه الإنسان عندما تحلّ به الوفاة بعيداً عن أهله ووطنه .

- ولكي يوحي بها يجيش في صدره من عواطف عاصفة تجاه موطنه نراه يردد لفظة (الغضا) أربع مرات في البيتين الأول والثاني وهذا التكرار يرمز إلى تعلقه بالحياة التي ألفها، وذكرياته المرتبطة بأهله ومسقط رأسه، والتي تجري في نفسه مجرى الدم، ثم يصوِّر الشاعر في الأبيات الأربعة التالية من (٣ ٦) بأسلوب بلاغي جميل أدق التفاصيل لتلك اللحظات المؤلمة التي عاشها قبل وفاته.
- ففي البيت الثالث يطلب من صاحبيه أن يبقيا معه بعض الوقت ويستخدم لذلك صورة بلاغية موحية بقوله: «فانزلا برابية» كناية عن المكوث معه بعض الوقت، ولكي يزيد المعنى وضوحاً لموقفه استخدم عبارة «إني مقيمٌ لياليا» وهي كناية عن بقائه الأبدي في هذا المكان الذي حلَّ به.
- وفي البيتين الرابع والخامس عرض مطالبه التي تتسم بالبساطة في جمل بلاغية غاية في التأثير «هيئا لي السدر والأكفان..» و «... أن توسعا ليا » وكأنه أراد بذلك الإيحاء أن تلك المطالب هي أقصى مايطلبه الإنسان عند مفارقته للحياة، كما استخدم الاستعارة في البيت الرابع «استل روحي...» حيث شبه الروح وكأنها سيفٌ ينتزع من غمده وقد أسهمت هذه الصور البلاغيه في وضوح المعنى وإبراز بيانه ومقاصده.
- وفي البيت السادس لم يغفل الشاعر أن يذكر نا بمجده الغابر وعلو شأنه. وليبين لنا ذلك استعان بصورة بلاغية موحية في قوله: «كنتُ قبل اليوم صعبا قياديا» وهي كناية عمّا كان عليه من شدة البأس والمنعة والعزة.
- وفي البيتين السابع والثامن صوَّرلنا الشاعر مدى بؤسه وشقائه لما يعانيه من وحدة في محنته هذه من دون أن يرى أحداً يتألم لمصابه سوى متاعه وفرسه. ولإيضاح مقاصده استخدم الاستعارة المكنية في عبارة: «السيف... باكيا» حيث جعل السيف والرمح يبكيان كالإنسان ثم حذف المشبه به وأتى بشيء من لوازمه (البكاء) وأيضاً الاستعاره المكنية في (الدهر ساقيا). واستخدم أيضاً الكناية في البيت الثامن في عبارة: (أشقر خنذيذٍ) حيث صوَّر لنا فرسه بأنه كثير العرق كناية عن كثرة ركضه وسباقه للخيل.

- وأخيراً يختتم الشاعر قصيدته هذه بلوحة فنية دراميَّة مليئة بالحزن والأسى حيث صورً وفيها نسوة بلاده ، قد أصابتهن الفجيعة بوفاته فأخذن يصرخن ويبكين بأعلى أصواتهن . ثم يضيف إلى هذه اللوحة الفنية صورة أخرى أكثر مأساوية وإيلاماً حيث صورلنا زوجته أعلى الباكيات صراخاً وأكثرهن حسرة وأقدرهن على التأثير فيمن حولها ليزددن بكاءً وعويلاً، وقد استخدم لإبراز هذه الصورة المليئة بالحركة التعبير الجميل الموحى : (... تهيج البواكيا) .

وهكذا قدمت لنا هذه الأبيات الشعرية صورة لأدق المشاعر والأحاسيس الإنسانية وأكثرها جلاءً ووضوحاً لمعاناة مأساوية قلَّ مانجدها في شعرنا العربي.

## أسئلة وتدريبات 📘

- ١ ما اسم الشاعر ؟ وأين نشأ ؟
- ٢ اذكر بعض صفات الشاعر وما يمتاز به شعره .
- ٣ من الذي أقنع الشاعر بالكف عن محاربة الدولة الأموية ؟
  - ٤ لم طلب الشاعر إلى شخصين من مرافقيه البقاء معه ؟
    - ٥ لم قطع الشاعر الأمل ببلوغ موطنه ؟
    - ٦ ما الصورة البلاغية في (مقيم لياليا)؟
    - ٧ بيِّن نوع الاستعارة في (الدهر ساقيا) ثم اشرحها .
    - ٨ اشرح مرامي الشاعر فيها يأتي مبيناً الصورة الجهالية:
      - ( وقد كنت قبل اليوم صعباً قياديا) .
- طلب الشاعر من مرافقيه أن يوسعا له في قبره . أين تجد ذلك؟
  - ٩ استخرج كنايتين من القصيدة ، وبين أثرهما الجمالي .
- ١ استخرج من النص استعارة مكنية ، ثم اشرحها ، وبين أثرها الجمالي .
- ١١- ضع خطاً تحت الإجابة الصحيحة لما يقابلها من بين الأقواس فيها يأتي:
- الصورة البلاغية في عبارة : ( السيف والرمح ... باكيا) هي : (استعارة تصريحيةٍ / استعارة مكنية / تشبيه ضمني) .
  - تسمَّى النون في كلمة (خذاني): (نون النسوة/ نون التوكيد/ نون الوقاية).

- إعراب (الياء) في كلمة (جرَّاني): (فاعل / مفعول به / مضاف إليه).
- إعراب كلمة (نسوة) في البيت التاسع: (خبر لكن/ اسم لكن / مبتدأ مؤخر).
17 - ضع علامة ( √ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( X ) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:
- كان الشاعر متجهاً إلى خراسان فوافته المنيَّة.
( )
- الباكية التي (تهيج البواكيا) في هذا النص هي زوجة الشاعر.
( )
- نشأ الشاعر في بادية بني تميم.
( )
- طلب الشاعر من مرافقيه أن يبلغا أهله بوفاته.
( )
- أوراق (السدر) تساعد على التحنيط.

## ثبات ومصابسرة

قطري بن الفجاءة

### التعريف بالشاعر

هو أبو نعامة قطري بن الفجاءة بن مازن ، أحد زعاء الخوارج وإمامهم وشاعرهم وخطيبهم ، اشتهر بالفروسية والشجاعة . ظل عشرين سنة يقاتل الأمويين ولم تستطع جيوش الحجاج أن تهزمه ، إلى أن توفي سنة ٧٨هـ.

والخوارج فئة خرجت على الإمام على - رضى الله عنه - بعد حادثة التحكيم يوم صفين. وذهبوا إلى أن الخلافة تصح في غير قريش وفي غير العرب. وكانوا متشددين في مذهبهم لايبالون بالموت ، ولا يحرصون على الحياة ، بل ينزحون عنها إلى الحياة الباقية التي لا تزول . وكأنَّما صار الموت شعارهم ، حتى يلحقوا بمن سبقوهم إلى الملأ الأعلى . فهذا الطرماح بن حكيم يتمنّى الموت شهيداً وفقاً لرؤيتهم فيقول :

فياربِّ إن حانتْ وفاتي فلاتكن

على خشب يُعلى بخضر المطارفِ ولكنّ قبري بطن نسر مقيلُه بجوّ السماء في نسورِ عواكفِ وأمسى شهيداً ثاوياً في عصابة يُصابون في فجّ من الأرض خائف

وشعر قطري كلّه في الحماسة والاستهانة بالموت ، يصدر فيه عن نفس أبيّة ، وروح لا تبالي بالأخطار ، وهو شعر رائع السَّبك متين . ومن شعره في الحماسة الأبيات الآتية :

<sup>(</sup>١) خضر المطارف: الحرير الأخضر.

# النسص:

- (١) أقولُ لهَا وقد طارتْ شَعاعاً
- (٢) فإنّكِ لوسألتِ بقاءً يوم
- (٣) فيصبراً في مجال الموت صبراً
- (٤) ولاثوبُ البقاء بشوب عزٍّ
- (٥) سبيلُ الموتِ غايةُ كلِّ حيٍّ
- (٦) ومن لايعتبط يسام ويهرم
- (٧) وما للمرء خيرٌ في حياة

من الأبطالِ وَيحَكِ لن تُسراعي على الأجل الذي لكِ لن تُطاعي في الأجل الخلود بمستطاع في الخلود بمستطاع في طوى عن أخي الخنع اليراع في طاعي وتُسلِمُهُ المنونُ إلى انقطاع وأنا ماعُدً من سَقَطِ المتاع إذا ماعُدً من سَقَطِ المتاع

### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:



#### إضاءة

الشاعر قطري بن الفجاءة يخاطب نفسه في ساحة الحرب وقد تطايرت من الخوف، قائلاً: اثبتي ولا تجزعي، لأن أجلك لا يملك أن يتأخر عن موعده يوماً واحداً، فاصبري إذن في ساحة الموت، مادام الخلود مستحيلا.

وطول العمر لا يُعدُّ شرفاً ، ولهذا فربها يناله الجبان . ومن لايمت وهو فتى فمصيره الحتمي أن يهرم ويسأم الحياة ، ثم يخلّفه الموت منقطعا وحيداً . ثم ماقيمة حياة الإنسان إذا عاش من غير هدفٍ ينشده ، أو مبدأ يسعى لتحقيقه ، لعلّه سيصبح في عداد الأشياء التى لاقيمة لها .

#### تحليل وتذوق

- الشاعر في الأبيات السابقة يقنع نفسه بالثبات والإقدام، وترك الخوف، ويدلي إليها بحجج لو اطلّع عليها الجبان لتعلّم الإقدام.
- وكيف يجبن من يوقن أن الموت حقٌّ ، وأنّ الأجل لايتأخر ، وأن الخلود مستحيل ، وأن طول العمر ليس مظهراً من مظاهر العزّ ، بل ربها يحظى به الجبناء ، وأن الشيخوخة لا تجرّ إلا التعب والضياع ، إنّها حقائق تطرد الخوف وتثير العزائم . وهنا تتجلى شخصية الشاعر واضحة ، فهو بطل مغوار لا يهاب الموت ، مؤمن بقدره وعقيدته . عاطفته مشحونة بالحاسة والإعراض عن الدنيا .
- وقد وردت الصّور البلاغية يسيرة ، لكنّها واضحة ومعبّرة عما يريد الشاعر إبرازه. ففي قوله: «طارت شعاعا» كناية عن شدة الخوف. وفي قوله «عُدّ من سقط المتاع» كناية عن صفة الاحتقار للمرء الذي يعمّر في هذه الحياة من دون أن يستفاد منه. وكذا الاستعارة المكنية في قوله «ثوب البقاء» ودلالتها أنَّ البقاء في الحياة لا يعني العزَّ أبداً.
- والشاعر متأثر بالقرآن الكريم في أكثر المعاني ؛ فالبيت الثاني مقتبس من قوله تعالى : فَالْبَيْتُ الثَّانِ مَقْتِبُس من قوله تعالى : فَاإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَغُخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُدِمُونَ ﴿ (١) .
  - وأينها تتجه في الأبيات وبين ثنايا السطور تلمس الآتي:
    - وحدة عضوية في القصيدة ؛ فالموضوع واحد.
- وحدة الجو النفسي فيها ، فالأبيات تتحرك في إطار الإحساس بالموت ، والتهيؤ للاقاته ، والعزوف عن هذه الدنيا ، وعصمة النفس من التمسك بها .
  - أسلوبٌ قويٌ رصين ، متين السبك . وألفاظ قويّة معبّرة .
  - في الأبيات جرس موسيقيّ ناشيءٌ من اختيار الألفاظ، والقافية العينيّة.
    - كما نجد تكرار المعنى في الأبيات ، وغرضه تأكيد الفكرة في النص .

<sup>(</sup>۱) سورة النحل: ٦١ .

١ - من هو قطريّ بن الفجاءة ؟

٢ - من هم الخوارج؟

٣ - من يخاطب الشاعر في البيت الأول؟ وما الغرض من ذلك؟

٤ - تكشف الأبيات موقف الشاعر من الحياة . وضّح ذلك .

٥ - ضع خطا تحت الكلمة المناسبة لما يقابلها من بين الأقواس:

• ينتمى هذا النص إلى غرض: (الهجاء - الفخر - الحماسة).

(الضعيف - الذليل - الجبان).

• «إذا ماعُدّ من سقط المتاع» «ما» في السياق: (نافية - استفهامية - زائدة).

• « أخو الخنع » لون بالاغي نوعه : (تشبيه - استعارة - كناية).

• « لن تراعى» علامة نصب الفعل «تراعى»: (الفتحة - الياء - حذف النون).

٦ - يقول المتنبى:

فمن العار أن تموت جبانا

وإذا لم يكن من الموت بدُّ

استخرج من القصيدة بيتاً يحمل هذا المعنى، ثم قارن بينهما من حيث الجودة.

إذا ماعُد من سقط المتاع

٧ - وما للمرء خيرٌ في حياةٍ

عبر بأسلوبك عن الصورة التي رسمها الشاعر في البيت السابق.

٨ - الألفاظ والعبارات تتناسب وجو النص. وضح ذلك.

٩ - يقول زهير بن أبي سلمي :

ثمانين حولا لا أبالك يسأم

سئمت تكاليف الحياة ومن يعش

أين تجد معنى قول زهير في أبيات النصّ ؟

• ١ - « اليراع» . استخدم الكلمة في سياقين تكون فيهما مختلفة المعنى .

١١ - في البيت الثالث تكرار، فما الغرض منه؟

١٢ - البيت الخامس يذكّرك بآية كريمة . فما هي ؟

١٣ - مرّ عمرا ن بن حطّان على الفرزدق وهو يمدح الأمويين ، فقال له :

أيّها المادحُ العبادَ ليُعطَى إنّ لله مابايدي العباد أيّها المادحُ العباد في العباد في المادحُ العباد في المادحُ العباد في المادحُ الله ماطلبتَ إليهم وأرجُ في المنافي المناف

- اقرأ الأبيات السابقة من شعر الخوارج وتلمّس فيها بعضاً من طباعهم .

# نقیضة (۱)

الفرزدق

#### التعريف بالشاعر

هو أبو فِراسٍ هَمّامُ بن غالب بن صعصعة ، بن مُجاشع بن دارم من بني تميم. وقد غلب عليه لقب الفرزدق (١) لغِلَظِ وجهه ، وشبهه بالرغيف . وُلِدَ عام ٢٠ه في بيت يكتنفه الشرف من كل جانب ، فأبوه غالب كان أحد أجواد العرب ، وعرف جده صعصعة بأنه محيي المؤؤودات في الجاهلية قيل: إنه كان يشتري البنات ويمنع وأدهُن .

ولد في البصرة ، ونشأ نشأة بدوية ، فكان لذلك أثرٌ واضح فيه في جفاء الطباع وقوة الشكيمة .

وقد نظم الشعر وهو في الخامسة عشرة من عمره ، واشتهر بمهاجاته جريراً والأخطل ، فيما سمي بشعر النقائض. وقد توفي الفرزدق سنة ١١٤ه في بادية البصرة. وفيما يأتي أبيات من نقيضة له يفخر فيها على جرير وقومه و يهجوهم .

# النص :

- (١) إِنَّ اللَّذِي سَمَكَ السَّاءَ بني لنا
- (٢) بيتاً بناه لنا المليك، ومابنى
- (٣) بيتاً زُرارةُ مُحْتَبِ، بفنائهِ
- (٤) لايخْتَبي بفناءِ بيتِكَ مثلُهُم
  - (٥) ضربَتْ عليكَ العَنْكبوتُ بِنَسْجِها

بَيْتاً ، دعائِمُهُ أعرزُّ وأطُولُ حَكَمُ السهاءِ فإنه لا يُنْقَلُ وَجُكمُ السهاءِ فإنه لا يُنْقَلُ وَجُعاشعُ ، وأبو الفوارس نَهْشُلُ أبداً إذا عُدَّ الفَعالُ الأفضلُ وقضى عليكَ بِهِ الكتابُ المنْزَلُ وقضى عليكَ بِهِ الكتابُ المنْزَلُ

١ - الفرزدق: الرغيف الذي يسقط من التنور ، والمفردة فرزدقة .

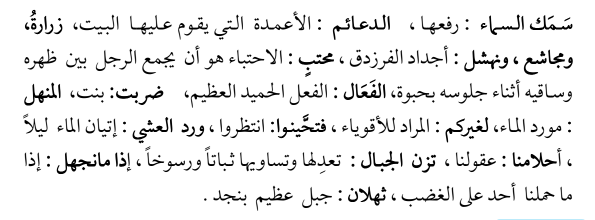
(٦) إِنَّ الـزِّحـامَ لِغَيْرِكُمْ فَتَحيَّنـوا

(٧) أحلامُنا تَزنُ الجبَالَ رزانةً

(٨) فادْفَعْ بكَفِّكَ إِنْ أردتَ بناءَنا

وِرْدَ العَشِيِّ إليه يَصْفُ و المَنْهَلُ وَخَالُنَا إِذَا مَا نَجْهَلُ وَتَحَالُنَا إِذَا مَا نَجْهَلُ ثَهُلانَ ذَا الْهَضَباتِ ، هل يَتَحَلْحَلُ؟

### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:



#### إضاءة

يفخر الفرزدق على جرير بأن الله الذي رفع السماء هو الذي بنى مجد قومه (من العزة ، والجاه ، والحكم ) فجاء عالي البناء ، قوي الدعائم ، طويل العمد ، وهو شرف ثابت لهم لم ينقطع في ماضيهم وحاضرهم .

وهذا الشرف بناه الله ، وما يبنيه الله لن يستطيع أحد أن يحلحله ، وقد انتظم هذا الشرف سادةً عظهاء هم آباء الفرزدق : كزرارة ، الذي يجلس فيملأ البيت مهابةً، ومجاشع ، وأبي الفوارس نهشل .

ثم يقول الشاعر: ليس في آبائك ياجرير من كان مثلهم مهابة وكرماً ، أو من يُدانيهم إذا ماعُدَّت الأفعال الفاضلة ، أوتذاكر الناس المعروف والفضائل.

وكيف يُدانيهم أحد من بيتك وأنت من بيت ضعيف مغمور ، كأنها نسجتْ عليه العنكبوت ، وبيت نسجت عليه العنكبوت ، بيت لا قيمة له . ثم يُعيِّر الفرزدق قوم جرير بضعفهم قائلاً : أولئك الذين لايردون الماء إلاَّ إذا زال الزِّحام في المساء ، يشربون من فضلِ غيرهم ، لذلك ندَّد بهم وحذَّرهم من هذه المزاحمة .

واستمر الفرزدق يفخر بقومه ، فذكر أن لهم من العقول الراجحة ما يجعلهم كالجبال الراسية ثباتاً واتزاناً ، وإذا ما حملهم أحد على الغضب والشرِّ كانوا كالجنِّ لا قبل لقوم بهم ، ولا قدرة لأحدٍ عليهم .

ثم يقول لجرير: لن تستطيع أن تنال من مَجدِنا ، وإن فعلت ستكون كمَنْ يحاول أن يزحزح جبل ثهلان من مكانه ، ولن تستطيع .

## تحليل وتذوق

في هذه الأبيات نجد الفرزدق يفخر بقومه ، ويعتدُّ بمجدهم العريق ويهجو جريراً وقومه فيصوّرهم ضعفاء ، لا أصل لهم ولا مكانة بين القبائل ، وأن جريراً أقلُّ منه شرفاً ونسباً ، وإذا حاول أن يرتفع إلى منزلته ، فلم يستطع ، ولن يبلغ مبلغه .

وشعر الفرزدق يمتاز بجزالة الأسلوب، وقوة التراكيب، وانتقاء الألفاظ. والجرس الموسيقي المؤثر، وتوليد المعاني في الفخر، وهو في هذا الفن متميزٌ عن غيره من الشعراء، وقد ساعده على ذلك ظروفه، وبيئته ونسبه، فهو لا يجد منفذاً للفخر بقبيلته إلا طلبه، ولا درجة للتعاظم إلا ارتقاها.

وإذا اقتربنا من الأبيات يمكننا الوقوف على الآتى:

في البيت الأول بدأ بأسلوب التوكيد (إن) وأنه يحاول أن يُسبغ على هذا المجد شيئاً من القوة والمنعة ، فيجعله من صنع الله ، وما يصنعه الله (سبحانه) لايمكن أن يقف في وجهه إنسان ، وقد عدل عن ذكر (المفضَّل عليه) بعد (أعزُّ واطولُ) ليشعرك بأن مجده أعزُّ وأطول من كل مجد، وعبّر عن المجد الذي علا شأنه بالبيت الذي طالت دعائمه وقويت ، وهي كناية لها دلالتها في ذلك العصر ؛ حيث كان التفاخر بالقبيلة ونسبها والاعتزاز بشرفها وكرمها .

وفي البيت الثاني استخدم كلمة «حَكَمُ السماءِ» وهي كناية عن لفظ الجلالة (الله)، توحي أن هِناك خصومة وقد حكم الله فيها:

﴿ وَٱللَّهُ يَحُكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكُمِهِ ۚ ۞ ﴿ وَٱللَّهُ يَحُكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكُمِهِ ۚ ۞ ﴿ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: ٤١.

وقد أضاف هذا التعبير إلى المعنى قوة وثباتاً.

ونراه في البيت الثالث والرابع يتخير بعض أجداده البارزين ليفاخر بهم ، وينظر إلى جرير من عَلٍ ، فيعرض مهابة أجداده زرارة ومجاشع ونهشل ويُعيِّر جريراً بخلو بيته من مثلهم.

وفي البيت الخامس في قوله: «ضربت عليك العنكبوت» كناية عن ضعف بيت جرير وضِعته. صوَّر الشاعر من خلالها الفكرة التي أرادها تصويراً بارعاً، والغرض البلاغي من الخبر في الشطر الثاني من البيت التحقير.

وفي البيت السادس في قوله: "إن الزِّحام لغيركم" كناية عن ضعف قوم جرير. وفي البيت السابع في قوله: "أحلامنا تزن الجبال" تشبيه يوحي برجاحة عقولهم حيث جعل عقول قومه والجبال في كفتي ميزان متعادلتين ، وفي الشطر الثاني شبه شدة غضبهم بالجنِّ وهو تشبيه يوحى بالرهبة والبطش.

وفي البيت الأخير يتحدى جريراً ، ويظهره بأنه أضعف من أن يبلغ مبلغه، والأمر في الشطر الأول للتعجيز ، كما نلاحظ التشبيه الضمني في البيت ،حيث شبه محدهم بجبل ثهلان . وهو يوحي بالشموخ والثبات ، والغرض البلاغي من الاستفهام (النفي)، بمعنى أنه لا يتحلحل.

- ١ ماذا تعنى كلمة (فرزدق)؟
- ٢ أين ولد الفرزدق ؟ وكيف نشأ؟
  - ٣ متى بدأ الشاعر نظم الشعر ؟
- ٤ بِمَ افتخر الفرزدق في هذا النص ؟
- ٥ ما أشهر الصفات التي هجا بها جريراً ؟
  - ٦ برع الفرزدق في الفخر. علل ذلك.
- ٧ استخرج من الأبيات تراكيب يظهر فيها أثر الإسلام.
- ٨ استخرج من البيت السابع صورتين بلاغيتين موضحاً أثرهما الجمالي.
  - ٩ بِمَ امتاز شعر الفرزدق؟
- ١ استخرج من البيت السادس كناية، وبيِّن علاقة المعنى الأصلى فيها بالمعنى المراد.
  - ١١- اختر العبارة الصحيحة من بين الأقواس فيها يأتي:
  - الغرض من الخبر في البيت الخامس: (التحقير، المدح، الفخر).
  - الغرض البلاغي من الاستفهام في البيت الأخير: (الشرط، الجزم، النفي).
    - تنتمى هذه الأبيات إلى شعر: (الرثاء، النقائض، الغزل).
      - ١٢ انثر البيتين الآتيين بعبارة أدبية .
    - أحلامنا تزن الجبال رزانة وتخالنا جِنًّا إذا ما نَجْهلُ فادْفَعْ بكَفِّك إن أردتَ بناءنا ثهلانَ ذا الهضباتِ، هل يتحَلْحَلُ؟
      - ١٣ أعرب ماتحته خط في العبارة الآتية:
        - «لا يحتبي بفناء بيتك مثلهم ».

#### نقیضیة (۲)

جرير

# التعريف بالشاعر

هو جرير بن عطية الخَطَفي، وعطية اسم أبيه، والخطفي لقب جدِّه حذيفة بن بدر ، وينتهي نسبه إلى تميم . كان يكنى بأبي حزرة ، أكبر أولاده . نشأ في اليهامة وفيها توفي ودفن ، وكانت نشأته في أسرة متوسطة الجاه والثروة والشرف، ومع ذلك فقد فاخر بها الكثير من الشعراء الذين تعرضوا له بالهجاء .

وقف في الحرب الهجائية وحده أمام ثمانين شاعراً ، وانتصر عليهم جميعاً ، ولم يثبت له فيها إلا اثنان فقط ، هما الفرزدق والأخطل ، وقد فضله النقاد عليهما لأنه أهجى الثلاثة ، وأقدرهم على فنون الشعر . ولعلَّ أهم ماجعله يتفوق في الهجاء أنه كان عنيداً قوياً في المشاكسة لاتزيده الخصومة إلاَّ اندفاعاً ، ففاخر بشعره لأنه كان فقيراً ، لايرى مفاخر لنفسه سوى شعره ، وقد اتصل بالخلفاء فمدحهم ، ونال جوائزهم . توفي سنة مفاخر لنفسه سوى شعره ، وقد اتصل بالخلفاء فمدحهم ، ونال جوائزهم . توفي سنة

مرَّت بك قصيدة الفرزدق التي فخر فيها على جرير وقومه وهجاهم ، وتلقى جرير هذه القصيدة فردَّ عليها بقصيدة مثلها في الوزن والقافية ، ينقض فيها ماقاله الفرزدق، وهاك أبياتاً منها .

# النصّ :

- (١) أعددتُ للشعراء سمَّ ناقعاً
- (٢) لما وضعت عَلَى الفرزدق مِيسمي
- (٣) أُخزَى الذي سمكَ السهاءَ مُجاشِعاً
- (٤) ولقد بنيتَ أَخسَّ بيتٍ يُبتنى
- (٥) إني انصَببْتُ من السماءِ عليكُمُ

فَسَقيتُ آخرَهمْ بكأس الأولِ وضغا البغيثُ جَدَعْتُ أَنْفَ الأَخْطلِ وبنى بناءك في الحضيضِ الأسفلِ فهدَمْتُ بيتكُمُ بِمِثلي يَدْبُلِ حتى اختطفتك يَافرزدقُ مِنْ عَلِ (٦) أحلامُنا تَنِون الجبالَ رَزانةً

(٧) أبلغ بني وقْبَانَ أن حُلومَهم

(٨) إن الـذي سـمكَ السماءَ بنى لنـا

ويفوقُ جاهِلُنا فعالَ الجُهَّلِ خَفَّت فلاَ ينزِنُون حبَّةَ خردلِ عسزاً علاك فالله من مَنْقَلِ

#### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

ناقعاً: قاتلاً ، الميسم: المكواة ، ضغا: انكمش وذلَّ ، البغيث: اسم شاعر من قوم الفرزدق ، وقبان: لقب لبني مجاشع ، ومعناها الأحمق ، حُلومهم: جمع حِلم: وهو العقل والرزانة ، جدع الأنف: قطعه ، مجاشع: أحد اجداد الفرزدق ، الحضيض: المكان المنخفض ، يذبُل: جبل بنجد ، مَنْقَل: تحوُّل وانتقال .

#### إضــاءة

- يقف الشاعر مفاخراً بموهبته وقوة شعره قائلاً: أعددتُ للشعراء ، الذين يهاجمونني شعراً لاذعاً مثل السُّم القاتل ، فأخرستُ آخرهم به كها أخرست أولهم وأفحمته .
- ثم يقول: حين سلطت شعري على الفرزدق، كان له وقع الميسم، فذل لذلك كل من البغيث والأخطل.
- ثم يدعي جرير أن الله قد أخزى بيت الفرزدق حين بناه في الحضيض ، للدلالة على ضعة هذا البيت.
- ثم يدّعي جرير أنه هدم مابناه الفرزدق من مجدٍ يدّعيه وشعر يحاول التطاول به فيقول واصفاً بيت الفرزدق: بأنه أخس بيتٍ على الأرض، وأنه قد هدّمه بعزّ شامخٍ بمثلي جبل يذبُل.
- ثم يستطرد جرير مصوراً نفسه بالطائر الجارح فيقول: انقضضت عليكم يافرزدق كما ينقض النسر على فريسته، واختطفتك دون غيرك لتكون عبرة لهم.
- ويعود مفاخراً ليقول إن عقولنا في ثباتها ورزانتها مثل الجبال ، وإذا غضب الواحد منا فإن غضبه يفوق غضب الغاضبين .

- ثم يستهزئ بقوم الفرزدق قائلاً: أخبر قومك (بني وقبان) بأن عقولهم خفيفة خالية من الرزانة والحكمة وهي أخف مُن حبَّة الخردل. ونراه يعود مفاخراً فيقول: إن الله الذي رفع السهاء أعطاه وقومه شرفاً ومجداً ثابتاً أعلى من شرف الفرزدق وقومه.

# تحليل وتذوُّق

في هذه الأبيات يَنْقُضُ جرير قصيدة الفرزدق السابقة ، نقضاً مقذعاً ، ويهجوه مندداً بعشيرته ومجدها ، وتجريدها من المكارم ، مع أن الفرزدق من بيت عزِّ وشرف ، وقد ساعد جريراً حضور بديهته في الهجاء ، كي ينقض على الفرزدق يهجوه ويفتخر بقوة شعره ، وغزارة معانيه ، وسهولة ألفاظه وغزارتها ، حيث وصفه النقاد فقالوا: «جرير يغرف من بحر والفرزدق ينحت من صخر». وإذا عدنا إلى الأبيات يمكننا الوقوف على الآتى :

- في البيت الأول في قوله: (سمًّا ناقعاً) استعارة تصريحية توحي بقوة شعره ومدى تأثيره في الخصوم وفي كلمة (سقيت) استعارة مكنية حيث شبه تأثير شعره بسائل مسموم قاتل يَسقي به أعداءه من الشعراء فيقتلهم، وهي توحي بشدة تفوقه عليهم بالهجاء بل بإخراسهم.
- في البيت الثاني في كلمة (ميسمي) استعارة تصريحية توحي بشدة تأثير شعره وقوته على الفرزدق، وفي قوله: «جدعت أنف الأخطل» كناية عن الذلة والمهانة.
- في البيت الثالث إخبار بأن الله أخزى مجاشعاً أحد أجداد الفرزدق. واستخدام الشاعر الفعل الماضي في (أخزى بنى) فيه دلالة على أن الضّعة والمذلة أمر واقع في بيت الفرزدق لامناص له عنه.
- وفي قوله في البيت الرابع: «فهدمت بيتكم بمثلي يذبل» كناية توحي بقوة شعره وشدة وقعه على خصمه، أي الفرزدق.
- ونرى الخيال المجنَّح في البيت الخامس في قوله: « إنى انصببت من السماء عليكم» في كلمة (انصببت) استعارة مكنية حيث شبه الشاعر نفسه بالنسر الجارح النازل من السماء، وهي توحي بالقوة، كما نلاحظ الاستعارة المكنية في قوله: «اختطفتك»

- وهي توحي بالصغار والضعف ، حيث شبه الشاعر نفسه بالنسر الجارح ، والفرزدق بطائر ضعيف لاحول له ولا قوة .
- وفي البيت السادس في قوله: «أحلامنا تزن الجبال رزانة» تشبيه يوحي برجاحة عقولهم في حالة السلم، وفي قوله: «يفوق جاهُلنا فعال الجُهَّل » تشبيه يوحي بأن غضبهم يفوق غضب الغاضبين.
  - وفي البيت السابع سفَّه عقول قوم الفرزدق وجعلها لاتزن حبَّة خردلِ.
- وفي البيت الأخير نراه يعود مرة أخرى وينقض ماقاله الفرزدق في قصيدته فيقول متأثراً به: إن الذي رفع السماء أعطانا مجداً وشرفاً أعلى من شرفك ومجدك ولن يستطيع أحد أن يزحزحه.

#### أسئلة وتدريبات

- ١ من هو جرير ؟
- ٢ كيف نشأ ؟ ومتى توِّفي؟
  - ٣ بِمَ افتخر جرير ؟
- ٤ ماذا يعني الشاعر (بالسم الناقع)؟ ومادلالة (سقيت آخرهم بكأس الأول)؟
  - ٥ حدد الأبيات التي ينقض فيها جرير ماقاله الفرزدق ،ثم اشرحها .
- ٦ يعبّر الشاعر عن تفوقه على الفرزدق ، والبغيث والأخطل ، كيف صور ذلك ؟
  - ٧ بم شبه الشاعر نفسه في البيت الخامس؟
    - $\Lambda$  استخرج من النص استعارة تصريحية .
  - ٩ (أحلامُنا تزن الجبال رزانة) ، حول هذه الصورة إلى تشبيه بليغ .
- ١ يقول النقاد: «جرير يغرف من بحر والفرزدق ينحت من صخر». وضح ذلك.
  - ١١- اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس فيهايأتي:
- شبه الشاعر نفسه في البيت الخامس بالطائر (الجارح ، الضعيف ، المهاجر) .
  - فاخر الشاعر: (بعشيرته، بشعره، بماله).
  - كلمة الحِلم تعني: (رجاحة العقل، الفطنة، الكِبرَ).
    - كلمة (ضغا) تعنى: (اعترض ، انتفض ، انكمش) .
      - ١٢ بيِّن اسم الحرف الناسخ وخبره من العبارة الآتية:
        - « إن الذي سمك السماء بني لنا عزاً » .

## شــوق وحنين

# الصِّمَّة القُشيري

#### التعريف بالشاعر

الصِّمَّة بن عبد الله القشيري (متوفى عام ٩٥هـ) شاعر غزل عفيف إلا أنه مُقلّ. نشأ في البادية فتربّى على الشجاعة والمروءة وعزة النفس.

ارتبط صباه بابنة عمه « ريّا» فأحبها وقال فيها:

حَنَنْتَ (١) إلى ريّا ونفسُك باعدت مزَاركَ (٢) من ريّا وشِعْبَاكما (٣) معاً

لكنه عندما خطبها إلى أبيها اشتطّ في المهر ، وركب أبوه رأسه فأبى أن يدفع المهر كاملاً . وتمادى الشيخان فيها ذهبا إليه حتّى رأى الشاعر المتيم أن الإقامة بينهها لاتطاق ، فعزم على الرحيل .

وعندما غادر راحلاً إلى الشام ظل في طريقه يتلفّت وراءه حتى نأت الدار وغابت ، فتحرّك الشوق والصبابة اللذان جعلا قلبه يكاد يطير وكبده يكاد يذوب ، فقال النصّ التالى معبّراً عن حزنه العميق .

# النص:

- (١) قفا ودِّعا نجداً ومَنْ حَلَّ بالجمي
- (٢) تَلَفَّتُ نحوَ الحيِّ حتى وَجَدْتُنِي
- (٣) بكتْ عَيْنِيَ اليُسرى فلما زَجَرتُها
- (٤) بِنفسيَ تلكَ الأرضَ ما أطيبَ الرُّبا
- (٥) وأذكر أيامَ الصّبا ثم أَنْثَنِي
- (٦) فليستْ عَشِيًّاتُ الحِمي برواجع
- (٧) لَعَمْري لقد نادى منادي فراقِناً
  - (٨) كأنّا خُلِقْنا للنَّوَى ، وكأنَّا

وقلَّ لنجد عندنا أَنْ يُودَّعا تَعبْتُ من الإصغاء لِيْتاً وأَحدَعا عن الجهلِ بعد الحِلْم أَسْبَلتا معا وما أحسنَ المُصْطَافَ والمُتربَّعا على كبدي من خَشية أن تَصَدَّعا على كبدي من خَشية أن تَصَدَّعا عليكَ ، ولكنْ خَلِّ عينيكَ تَدْمَعَا بتشتيتنا في كلِّ واد فأسمعا حرامٌ على الأيام أنْ نَتجمَّعا

(١) الحنين : ألم الشوق ، (٢) المزار : مكان الزيارة ، (٣) الشِّعب : مكان القبيلة أو القوم .

#### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

الحمى: ما يحميه الإنسان ويدافع عنه من أرض وديار ، الإصغاء: إمالة العنق .. يقال أصغى الدلو أي أماله ، اللّيت والأخدع: عرقان في الرقبة ، الزجر: النهي بغلظة ، أسبلتا : أنزلتا الدمع ، الرّبا : جمع ربوة وهي المكان المرتفع ، المصطاف والمترّبع : مكان النزول في الصيف والربيع ، أنثني : أنحني ، عشيّات: جمع عشية وهي أول الليل .

#### إضاءة

يطلب الشاعر إلى مرافقيه اللذين يتخيّلها «كعادة الشعراء» أن يقفا لوداع نجد وأهلها ، وقلما ودعوا نجداً ( مسقط رأسهم ) .

لقد ظللتُ أتلفّت حتى تعبت عروق رقبتي من كثرة التلفّت ، وعندما بكت عيني اليسرى نهيتها بشدّة متمسكاً بالحلم وضبط النفس فبكت عيناي كلتاهما . بنفسي أفدي تلك الأرض بمرتفعاتها الجميلة ، فوقت الصيف والربيع فيها لأينسى وكلها ذكرت أيام الصبا الرائعة أُمسك بيدي على موضع كبدي خشية أن يتمزّق حزناً، فالمكان الذي قضيت فيه تلك الأيام الرائعة يبتعد، وقد لا أراه بعد ذلك أبداً. والحقيقة أن أجمل الأوقات لن تعود . ويخاطب الشاعر نفسه كإنسان آخر قائلاً : ليس أمامك سوى البكاء ، ثم يقول :

أقسم أن فراقنا قد أصبح حقيقة يصعب أن تزول ، كما لو كان قد حُكِم بتشتيتنا في كل مكان ، وهذا الحكم قد نادى به المنادي فسمعه كل الناس . كأننا خلقنا للبعد والفراق ، وكأنه حرام علينا أن نجتمع مرة أخرى .

## تحليل وتذوق

تصور هذه الأبيات نفس الشاعر الكريمة الأبية التي يصعب عليها العودة ، بعدالذي عاناه ، وبعد ماتبين أن عودة الوصل بعيدة ، وبُعده عن الديار قضاء لاراد له، ماعلى الشاعر إلا أن يكتوى بآلأمه .

يبرز في مقدمة هذه الأبيات طلب الشاعر إلى مرافقيه بإعطاء لحظة الوداع حقّها، وما أصعبها من لحظة إذ نتألّم حين يقول: «وقلَّ لنجد عندنا أن يودّعا»، وذلك لما يوحي

به هذا التعبير من الألم والتحسّر الذي استوطن نفس الشاعر جراء الفراق.

وتستوقفنا في البيت الثاني الكناية الدّالة على تعلّق الشاعر بموطنه «تلفتّ حتى تعبت»، ونكاد نندمج مع معاناة الشاعر حين نحسّ بمقدار التعب في رقابنا نحن وليس في رقبة الشاعر - فقط - من كثرة التلفّت.

- أما الاستعارة في البيت الثالث « فلما زجرتها» فهي دالة على رغبة الشاعر في أن يضبط نفسه ولايترك لها مجالاً للضعف . ولأن الفراق شاق وفوق الاحتمال فقد انهمر دمع العينين معاً .
- في البيت الرابع يُفدِّي الأرض بنفسه ويستخدم أسلوب التعجب «ما أطيب ... ما أحسن ...» لما لهذه الأرض من مكانة كبيرة في قلبه . وبسبب هذه المكانة يكتشف الشاعر وقت الوداع مزيداً من سحرها وجمالها . وفي البيت الخامس يرسم صورة مؤثرة حين يقول إنّ مجرّد ذكر أيام الصّبا وتلك الأرض يجعله ينحني مثل من تعرّض لضربة فانحنى يمسك بيده أسفل صدره خشية أن يتصدع أو يتلف كبده .
- ونتحسّر معه في البيت السادس لأن الأوقات الجميلة في الحيّ لن تعود ، فها من سبيل أو حل سوى البكاء . ثم يقسم في البيت السابع بأن الفراق كالقضاء والقدر، وفي قوله : « نادى المنادى فأسمعا» كناية عن أن ماحصل لارادّ له .
- ويجمل البيت الأخير التشبيه «كأنا خلقنا للنوى» والتشبيه «كأنمّا حرام على الأيام أن نتجمعا»، وهما تشبيهان للمبالغة الدالة على مقدار ألم الفراق الذي يتجرّعه الشاعر.

```
١ - متى توفي الشاعر؟
                                       ٢ - ماموطن الشاعر الذي يحن إليه ؟
                                                 ٣ - ما قصة أبيات النص ؟
                               ٤ - لم َذكر «رياً» مرتين في البيت «حننتُ...)؟
                              ٥ - اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس:
                     ● تقع نجد في : (شمال الجزيرة ، وسطها ، جنوبها) .
                       ● أسبلت الدمع: (اغرورقت، أسالت، جمّدت).
                      • «الصبا» أقرب إلى : (الطفولة ، الفتوّة ، الرجولة ) .
                    • لون العاطفة في الأبيات (الحب - الحزن - هما معاً).
                  • لكلمة « الصبا» علاقة به: (الحب، الحزن، الغضب).

    تعرب « ليتاً» : (حالاً - تمييزاً - مفعولاً لأجله) .

    ● «قفا» فعل أمر مبنى على : (الفتح ، السكون ، حذف النون) .

 ٦ - ضع علامة ( / ) أمام العبارة الصحيحة ، وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ:
                             • تعرض الشاعر للظلم من قبل عمه وأبيه .
(
       )
                             • خرج الشاعر عن التقاليد في حبه لـ «ريّا».
                             • يتلفت الإنسان عندما يفارق مكاناً أليفا.
            • أسلوب التعجب «ما أطيب »يظهر غضب الشاعر من أهله.
                  ● جاء الصيف والربيع في سياق تذكّر الأوقات الجميلة.
      )
                            ● يحدث كثيراً أن يمسك المتألم أسفل صدره.
      )
                                         ٧ - ما العلاقة بين الحنين والشوق ؟
                                  \Lambda – من المقصود بقوله: « من حل بالحمى »؟
                       ٩ - أين تجد غلبة البكاء على التجلُّد والصبر في الأبيات؟
                                         · ۱ - ما المقصود بقوله: « بنفسي» ؟
                     ١١ - وضّح الصورة « على كبدي من خشية أن تصدّعا» .
```

١٢ - بمَ توحي كلمة « العشيّات »؟

١٣ - هل صحيح أن منادياً نادى بفراقه عن أحبائه وأهله ؟ وضِّح ذلك .

١٤ - قال مجنون ليلي:

أتبكي على ليلى ونفسك باعدت مزارك من ليلى ، وشعباكما معا؟ وقال الصّمة القشيرى:

حننت إلى ريّا ونفسك باعدت مزارك من ريّا وشعباكماً معاً

- هل تجد فرقاً بين البيتين ؟ كيف تفسر ذلك ؟

٥١ - أحد هؤلاء ليس من شعراء الغزل العذري ، من هو ؟

قيس بن الملوّح: أبو صخر الهذلي - عمر بن أبي ربيعة - قيس بن ذريح.

# وصف الحُمُر الوحشية

ذو الرُّمة

#### التعريف بالشاعر

هو غيلان بن علقمة بن نهيس من مضر اشتهر بلقب « ذو الرُّمة » وسبب اشتهاره بذلك أنه طلب - وهو يحملُ رَّمةً (حبلاً بالياً) - إلى «ميّة» أن تسقيه، وهي لا تعرفه ، فقالت له: اشرب ياذا الرُّمة. كان مستدير الوجه ، حسن الشعر أجعده ، أقنى ، أكحل ، حسن الضحك ، مفوَّها (١) ، إذا كلّمك كلّمك أبلغ الناس ، يضع لسانه حيث يشاء (٢)

يُعد من شعراء الغزل ، ويمتاز بأنه أحسن شعراء عصره تشبيهاً . كان كثير المدح لبلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري . وفي الصراع والتهاجي بين جرير والفرزدق وقف ذو الرمة مع الفرزدق .

وبجانب شعر الغزل اشتهر ذو الرمة بوصف المظاهر الطبيعية كالحيوانات والمراعي والقفار ورمضاء (٣) الصحاري ...

والنص التالي في وصف حمر وحشية.

# النص:

- (١) على ذِروةِ الصُّلبِ اللَّذِي وَاجَهَ المِعَا
- (٢) صياماً تلذبُّ البَقَّ عن نُخَراتها
- (٣) فما انشقَّ ضوءُ الصبح حتى تبيّنتْ
- (٤) فحوَّمْنَ واستَنْفَضْنَ من كلِّ جانب
- (٥) صففنَ الخدودَ والنفوسُ نواشزٌ
- (٦) يداوينَ من أجوافهن حرارةً

سواخط من بعد الرِّضا للمراتع بنهُ إِ كاياء الرووس الموانع جداول أمثال السيوف القواطع وبَصْبَصْنَ بالأذنابِ حول الشرائع على شطِّ مسجورٍ صخوبِ الضفادع بجَرْع كأثباج القطا المتابع

<sup>(</sup>١) متكلماً بارعاً. (٢) يستطيع الخوض والمشاركة في أي حديث لمعرفته وعلمه وبالاغته.

<sup>(</sup>٣) الحر الشديد في الصحراء.

#### معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

ذُروة: قمّة ، الصلب: اسم مكان ، المعا: اسم مكان ، تذبّ : تنشّ وتطرد، سواخط: غير راضية ، المراتع: المراعي ،

البق : الواحدة بقة : جنس حشرات يمتص دم الإنسان .. ومنها مجنحة تعيش على الأشجار ، النخرتان أو المنخاران : فتحتا الأنف ، نهز : حركة ، إيهاء : إشارة ، حوّمن : دُرْنَ ، استنفضنَ : نظرنَ ، بصبصن : حرّكنَ ، الشرائع : موارد الماء .

نواشز: قلقة خائفة ، مسجور: مملوء ، أثباج القطا: صدورها ، القطا: الواحدة قطاة .. طائر بحجم الحمامة .. سمى بذلك نسبة إلى صوته «قطاقطا» .

#### إضاءة

على قمة مكان اسمه «الصلب» مقابل « المعا» وقفت الحمر الوحشية وهي ساخطة بعد أن كانت راضية أيام المراعي الخصيبة ، فهي واقفة ، تنظر بلاهدف ، لم تبلّل ريقها بهاء ، تنشّ حشرات البقّ عن نَخَرها بتحريك رأسها يمنة ويسرة كشخص يعني عدم الموافقة .

ولكن ما إن انبلج الصبح ، حتى رأت جداول ماء ، كأنّها السيوف في الصّفاء واللّمعان . توجّهت الحمر نحو الماء وذيولها تتحرك في الطرق المؤدية إليه .

لقد اصطفّت خدود هذه الحمر على حافة مكان مملوء بالماء ، صاخب بأصوات الضفادع ، وهي قلقة من أن تفترسها الحيوانات الكاسرة أو يصطادها الصيادون.

وكان شرب الماء كالدواء لأجوافها الحارة عندما أخذت تجرع جرعات متتابعة كتتابع القطا أثناء سيرها.

## تحليل وتذوّق

يبدأ ذو الرمة في وصفه الحمر الوحشية بمشهد وقوفها ساخطة ليلاً في غاية العطش والجوع . وتزيد الحشرات اللجوجة من تنغيصها . وعندما ينفلق الصبح تتبين الحمر وجود ماء . ثم يصف بعد ذلك - حركتها نحو الماء .

والأبيات تكشف غرابة الألفاظ عند الشاعر (نهز ، استنفضن ، الشرائع ، نواشز ، مسجور ، أثباج) وميله للتشبيه ، بجانب حبّه لوصف الطبيعة (الحمر ، الماء ، البق ، الضفادع ، القطا) وهذا الغرض « وصف الطبيعة » ليس هناك أحسن من يمثله من ذي الرّمة.

- في البيت الأول يستوقفنا إحساس الشاعر بالحيوانات . كما لو كانت قريبة من نفسه يراها بائسة ساخطة من شدة الظمأ والجوع . ويصوّر هذه الحيوانات كبشر يتذكرون بتحسّر أيام وفرة الشراب والطعام . ويزيد تعاطفنا مع هذه الحيوانات عندما نعرف أنها بالرغم من عطشها وجوعها لم تسلم من أذى حشرات البقّ المزعجة حول مناخيرها ويشبهها حين تحاول طرد الحشرات كمن يهز رأسه بعدم الموافقة ، وهذا التشبيه يقوِّي إحساس الشاعر بالحيوان .
- في البيت الثالث تعبير استعاري معروف «انشق ضوء الصبح». وتبرز المفاجأة الجميلة حين يُظهر الصباح أن هناك ماءً. والتشبيه «أمثال السيوف القواطع» يزيد من جمال المفاجأة ؛ وذلك أن العاطش يتمنى أي ماء . أما عندما يظهر هذا الماء كالسيف صفاء ولمعاناً فإنّ المسرّة تبلغ أوجها . وقوله: «بصبصن بالأذناب» يدلّ على قرب الشاعر من الحيوانات ، فالمعروف أن الحركة السريعة لأذيال الحيوانات دالة على شعورها بالفرح والفرج .
- في البيت الخامس يزداد تعاطفنا مع الحُمُر الوحشية حين اصطفّت خدودها نازلة نحو الماء ، وهي قلقة خائفة ، فهذه الحيوانات الجميلة لا تستطيع أن تستمتع بشرب الماء البارد الصافي في مأمن من الافتراس والصيد . وعندما يودّ الشاعر أن يعبّر عن إطفاء العطش بالماء الذي ظهر فجأة يقول «يداوين» وهذا اللفظ يوحي بأن العطش قد وصل ذروته . ويشبّه جرعات الماء التي تأخذها الحمر بطيور القطا في تتابعها .

#### أسئلة وتدريبات

```
١ - بم اشتهر ذو الرمّة في شعره ؟
                                                    ٢ - لمن أكثر الشاعر المديح ؟
                                                ٣ - ما موقفه من جرير والفرزدق؟
                                               ٤ - ما المقصود بالمظاهر الطبيعية ؟
                          ٥ - ما المقصود بالقول: إذا كلّمك كلّمك أحسن الناس؟
                                                         ٦ - ما الحمر الوحشية ؟
                                   ٧ - ماوجه الشّبه بين شرب الحمر وشرب القطا؟
                                  ٨ - لم نقول حمراً وحشية مع أنها تخاف الوحوش؟

    ٩ - وضّح التشبيه في: «جداول أمثال السيوف القواطع » وبيّن أثره في المعنى.

                                            ١٠ - كم عدد نون النسوة في الأبيات ؟
١١ - ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ فيما
                                                                      يأتي:
                                           ● ذو الرمّة شاعر منبوذ في القفار.
     ( )
                           • الإحساس بالحيوان يدل على الشفقة بشكل عام.
                                             • تأتي كلمة «ذبّ» بمعنى قتل.
                                            • الصورة «انشق الصبح» تشبيه.
                                         • أصوات الضفادع تدل على القفار.
                                                • الثبج يعنى الامتلاء ماءً .
                                     • الفعل « يداوين » يدل على قلّة العطش.
                             • نون النسوة تقرّب الحيوانات من نفس الشاعر.
```

### النشسر وأنبواعست

كان للتغيرات الاجتماعية وبروز الصراعات السياسية أثر كبير في تطور النثر في العصر الأموي، كالخطابة والكتابة النثرية.

ومن مظاهر ارتقاء الخطابة تعدد أغراضها، ومعانيها، فهناك الخطابة السياسية التي تتناول كل ماله صلة بنظام الحكم والدولة وأحوالها العامة، وعرض الأفكار السياسية، كما نرى عند خطباء الفرق السياسية، فقد حاول كل منهم استهالة القلوب إليه بالتّفنّن في بيانه. وخير من يمثلهم زياد بن أبيه، والحجاج بن يوسف الثقفى.

وكذلك الخطابة المحفلية التي تُلقى عند اجتهاع القوم، وبين أيدي الولاة والخلفاء وتدور معانيها حول التهاني، والتهليل بالانتصار، أو المفاخرة، وخير من يمثل هذا النوع الأحنف بن قيس. كها احتدمت خطب الوعظ، وشرع أصحابها يطلبون وسيلة بيانية للتأثير، حتى انتظم لهم أسلوب اعتمد على الازدواج والمقابلة ودقيق المعاني، ثم مضوا يعلمون الناس كيف يبرعون في الخطابة والمناظرة. وبذلك أعدوا لنشأة علم البلاغة العربية. وخير من يمثل هؤلاء الحسن البصري. وكل معاني خطبه تدور حول الموت والآخرة والخوف من الله ، وكان يختار لهذه المعاني أسلوبا حسناً يتراوح بين الازدواج والطباق، والتصوير.

وكان القرآن الكريم معينا فيّاضاً نهلَ منه الخطباء على اختلاف منازعهم ، فاستهلوا خطبهم بحمدِ الله وتمجيده ، والصلاة على رسوله . ووشَّحوها بآياتٍ قرآنية . كما ضمَّنُوها الشعرَ والأمثال ، والحِكمَ .

أما فن الكتابة النثرية فقد برز فيها طائفة من الكتَّاب وكانت لهُم يدُ لاتنكر في وضع أصولِ الكتابة ، ودفعها في مضهار الرُّقيّ والازدهار ، ومن أنواعها:

الرسائل الديوانية التي تتناول شؤون الدولة ، والرسائل الإخوانية التي تتناول الأغراض الشخصية ، كالتهاني والتعازي والمباركات والتشوق والعتاب . وكانت هذه الرسائل كثيراً ماتوشّى بالآيات القرآنية ، ومحاكاة الأسلوب القرآني، والاستمداد من معانيه وصوره .

وكانت قصيرة العبارة ، موجزة ، ثم أخذت تتّجه إلى الطول ، والإطناب كرسائل عبد الحميد الكاتب .

وممّا اتّسمت به الكتابة : الترادف في المعاني ، والإكثار من السّجع ، والاعتناء بالإيقاع الصوتي من تناسق ، وعناية بالعبارة وتجديد اللفظ.

كما شمل فن الكتابة: التوصيات، والتوقيعات (١)، ورسائل سياسية متبادلة بين الولاة والمعارضين. كما شاعت الكتابات الوعظية.

## الخصائص الفنية للنثر

تتلخص الخصائص على النحو الآتي:

#### • الخطابة:

- ١ استهلالها غالباً بحمد الله وتمجيده ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم .
- ٢ تجميلها بالاقتباس من آيات القرآن الكريم ، واستمدادها من معانيه وصوره وطرق التعبير فيه .
  - ٣ تضمينها بعض الحكم والأمثال.
- ٤ مراعاة الجرس الموسيقي بقصر الفقرات ، والتنويع في الأسلوب بين الخبر والإنشاء.

#### • الكتابة:

- ١ الديوانية أو العامة:
- أ البدء بذكر اسم الله وتمجيده والصلاة والسلام على نبيّه .
- ب تجميلها بآيات من القرآن الكريم واستمدادها من معانيه وصوره .
- ج بدأت قصيرة موجزة ، ثم اتجهت إلى الإطناب والتطويل كالرسائل عند عبد الحميد الكاتب.
  - ٢ الإخوانية أو الخاصة:
  - أ انتقاء الألفاظ الموحية وحسن تنسيقها .
    - ب الميل إلى الإطناب.

التوقيعات : عبارات قصيرة تُذيَّل بها الرسائل.

- ج روعة التصوير وبراعة الخيال ، وقوّة العاطفة .
- د تحليل المشاعر وإبراز الحكم والأمثال والاقتباس من القرآن الكريم والحديث النبوى الشريف والشعر الجيد.

## ر أسئلة وتدريبات

- ١ ما أغراض النثر الفنّى في العصر الأموي ؟
- ٢ اذكر أهم خصائص الخطابة في العصر الأموي.
  - ٣ اذكر أنواع الكتابة النثرية في هذا العصر.
- ٤ ضع علامة ( √ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( X ) أمام العبارة الخطأ فيها
   يأتى:
  - التغيرات الاجتهاعية والصراعات السياسية أثّرت سلباً على النثر ( )
- كثر الاقتباس من القرآن الكريم ومعانيه وصوره عند خطباء بني أمية ( )
- الحجاج بن يوسف الثقفي من أعلام خطابة المحفلية.
- عبد الحميد الكاتب من كبار كتّاب ديوان الرسائل. ( )
- التوقيعات من فنون الخطابة.
- الحسن البصري من خطباءالسياسة.

## من الخطبسة البتسراء

زياد بن أبيه

## التعريف بالقائل

ولد زياد بمكة في السنة الأولى للهجرة أو قبلها بقليل من أم فارسية اسمها سُميّة، ولم يكن أبوه معروفا فسُمي زياد بن أبيه ، وقد حاول أبو سفيان أن ينسبه إلى نفسه في عهد عمر لما رأى من نجابته وجودة رأيه ، وفي عهد الإمام على -رضي الله عنه - تولّى زياد مناصبَ رفيعة وأبلى في خدمة أمير المؤمنين بلاءً حسنا . ولما تولّى معاوية الخلافة استدعى زياداً ، وعرض عليه أن يعترف بنسبه إلى أبي سفيان ، وبهذا يصبح أخا للخليفة . وقد حرص زياد على طاعة الخليفة والوقوف بجانبه ضد المناوئين ، وأخلص في ذلك . وقد ولاه معاوية البصرة ، ثم ضم إليه الكوفة فأصبح بذلك والي العراق كله ، وهناك تمكّن من إخضاع جميع المتمردين على الحكم الأموي، وضرب على يد العصاة بيد من حديد ، وأقر الأمن في السنوات الخمس التي تولّى فيها أمر العراق. توفي بالطاعون سنة ٥٣ه .

وزياد من أشهر خطباء العصر الأموي، وكان داهية حليها ذكيّاً. وقد نوَّه بخطابته كثير من معاصريه، فقال الشّعبي: «ماسمعت متكلِّهاً على منبر قط تكلَّم فأحسن إلاّ أحببت أن يسكت خوفا من أن يسيء إلا زياداً، فإنه كلّها أكثر كان أجود كلاما».

عندما اختاره معاوية بن أبي سفيان والياً على البصرة سنة ٤٥ هـ كانت الأحوال فيها قد ساءت، وفشت المعاصي، واضطرب الأمن، فقدِمها وجمع الناس في مسجدها، ثم خطب فيهم خطبته المشهورة الملقّبة بالبتراء، وسمّيت كذلك لأنه لم يبدأها بحمد الله والثناء عليه. وقد كان لهذه الخطبة أثرها ؛ لأنها أوقعت الرعب في قلوب المعارضين، وأثرت كذلك في خطابة الولاة، الذين جاؤوا بعد زياد، فقلدوا زياداً في لهجة الإرهاب التي اختارها وهو يخاطب أهل البصرة. فأصبح العنف والتهديد من خصائص خطابة هذا العصر.

وهذا النص جزء من خطبته المعروفة بالبتراء .

لنص

« أيّها الناس : إنّا أصبحنا لكم ساسة ، وعنكم ذادة ، نسوسُكم بسلطان اللهِ الذي أعطانا ، ونذود عنكم بفَيءِ اللهِ الذي خوّلنا ، فلنا عليكم السّمعُ والطاعةُ فيها أحببنا، ولكم علينا العدلُ فيها وُلِّينا ، فاستوجبوا عدلَنا وفيأنا بمناصحتكم لنا ، وادعُوا الله بالصلاح لأئمتكم ، في في المؤدبون لكم ، وكهفُكم الذي إليه تأوون ، ومتى يَصلُحوا تصلُحوا ، ولاتُشرِبوا قلوبَكم بُغضَهم ، فيشتدَّ لذلك غيظكم ، ويطول له حزنُكم، ولا تُدركوا به حاجَتكم .

وايم الله إنّ لي فيكم لصَرْعي كثيرة ، فليحذرْ كُلُّ امرىءٍ منكُم أن يكونَ مِن صرعايَ».

## معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

**ذادة** : مدافعون ،

فيء الله: عطاء الله،

خوّلنا: أعطانا وحبانا،

المناصحة: إخلاص المودّة،

ايم الله: كلمة قسم.

نسوسكم: ندبّر أموركم،

وَلِينا: قُلدنا ولاية،

استوجب: استحق،

تدركون حاجتكم: تحصلون عليها،

#### إضاءة

يعلن زياد في خطبته تعيينه والياً على البلاد ، بعد تجسيمه صور الفساد التي انتهت إليها حياة الناس في البصرة . وقد صور بجلاء سياسته ودستوره في الحكم . وكان ولاة بني أمية وقادتهم يلزمون الناس الطاعة والولاء لخلفائهم . وكانوا يضيفون إلى ذلك وعيداً وتهديداً باستخدام القوّة ، ثم يلوّح لسامعيه بها في يد الدولة من أموال ومغانم ، وأنها ستنثرها على رعاياها المطيعين الموالين لها .

وينتقل بعد ذلك فيطلب إليهم الدعاء لأئمتهم بالصلاح حتى يتمكنوا من تأديب العابثين وعقابهم، والقضاء على مواطن الضعف ومكامن الخطر، فيأوي الجميع مطمئن البال؛ لأنّ صلاح الناس لا يكون إلابصلاح ولاتهم، ثم يندّد بالخارجين عن الطاعة والذين يحملون في قلوبهم البغض للولاة موضحاً لهم أن تلك الكراهية لا تكسب صاحبها إلاّ المعاناة واليأس من تحقيق مآربه، ولن تتحقق.

ولا يلبث أن يهدد من تحدّثهم أنفسهم بنقض الطاعة ، أنّهم إن صنعوا ذلك ، فالسيف وضرب الرقاب في انتظارهم .

## تحليل وتذوّق

النص السابق من الخطبة البتراء يمثّل نموذجاً للخطابة السياسية التي بلغت ذروة قوّتها في العصر الأموى ، وصاحبها مشهور بفصاحته وقدرته على إحكام القول .

- فهو يبدأ بالنداء (أيّها الناس) وغرضه البلاغي التنبيه ، ثم يبيّن سياسته ودستوره في حكم البصرة التي لا تخرج عما رسمه بنو أمية والتي يؤكد فيها أن الله هو الذي حباهم المُلك وحكم المسلمين « سلطان الله الذي أعطانا » .
- كما ذكر أن من واجب الناس السّمع والطّاعة للوالي، وفي هذا إشارة إلى قوله تعالى:

## ﴿ أَطِيعُواْ آللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْ لِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۗ ﴿ (١).

- اعتمد في أسلوبه عبارات التهديد والوعيد ، بجانب النصح ومحاولة الإقناع والاعتماد على العاطفة الدينية لديهم .
- في الخطبة قوّة تركيز ، فألفاظها تسير مع الجو النفسي لها فهي تهدأ تارة وتشتد أخرى ، وهي بهذا تدل على مهارة زياد وحكمته وقدرته على الإقناع .
- والمتأمّل لبناء عباراته يجده قد نوّع أسلوبه بين الخبر والإنشاء ليناسب تنوّع الموقف الخطابي ويثير في السامعين الانتباه ... وقد أكثر من الأساليب الإنشائية لأنّها أنسب في مواقف الخطاب السياسي ، وقد تنوّعت بين النداء ، والأمر والنهي ، والشرط وبين التقديم والتأخير والتوكيد . (أيّها الناس ..، ادعوا ..، استوجبوا ..، لا تُشربوا ..، متى يصلحوا تصلحوا ..، وايم الله ..، لنا عليكم السمع والطاعة ..، لكم علينا العدل ..، لى فيكم صرعى ).

أما الصور الخيالية فقد جاءت تخدم أفكار الخطيب:

• «نذود عنكم بفيء الله» استعارة مكنية أراد من خلالها أن يبيّن مقدار ماتمتلكه الدولة من أموال وغنائم وأهميته في الدفاع عن البلاد وإعادة الاستقرار إليها.

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٩٥

- في قوله: «كهفكم الذي إليه تأوون» تشبيه بليغ يكسب المعنى قوة.
- وفي قوله: « لاتُشرِبوا قلوبكم بغضهم» استعارة مكنية فيها تشخيص وإيحاء بمعرفة مايضمره الناس من كره وبغض لولاتهم .
- والتعبير «ولاتدركوا به حاجاتكم» يظهر زياد بموقف الرجل الرزين الحازم الذي يقول مايريد، ويعنى مايقول. فهو يؤكّد للمعارضين بحزم عدم جدوى هذه المعارضة.
- التعبيرات: «سلطان الله الذي أعطانا بفيء الله الذي خوّلنا فيها أحببنا وفيها ولينا ...». تدل على رؤية الخطيب بأن بني أميةٍ مفوضون للحكم بأمر من الله تعالى ، وهي توكيد لما يراه بنو أمية من استحقاقهم للخلافة .

## أسئلة وتدريبات

- ١ متى ولد زياد بن أبيه ؟ ومتى توفي ؟
- ٢ لم اختاره معاوية دون غيره والياً على العراق ؟
- ٣ إذا كان الكلام صفة المتكلّم. فكيف يبدو لك زياد من كلامه ؟
- ع من أهداف الخطبة الإفهام والإقناع والإمتاع ، فهل تحققت هذه الأهداف في خطبة
   زياد ؟ وضّح ذلك .
  - ٥ ما الأثر الذي تركته هذه الخطبة في أساليب الخطباء الذين جاءوا بعد زياد ؟
- 7 قال الحجاج بن يوسف الثقفي عندما جاء واليا على الكوفة: « إنّي لأرى رؤوساً قد أينعت وحان قطافها ، وإنّى لصاحبها ، وكأني أنظر إلى الدماء ترقرقُ بين العمائم واللّحي».
  - أ استخرج من خطبة زياد فقرة تحمل التهديد نفسه.
    - ب أيّ العبارتين أقوى ؟
  - ج قارن بين خطب هذا العصر وخطب الخلفاء الراشدين.

| لعبارة الخطأ فيما | ٧ - ضع علامة ( ٧ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( X) أمام                             |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | يأتي:                                                                                |
| ( )               | • الخطبة البتراء هي التي تبدأ بالبسملة                                               |
| ( )               | <ul> <li>لم تنجح سياسة زياد في ضبط أحوال البلاد .</li> </ul>                         |
| ( )               | • تميّزت ألفاظ الخطبة بالرقة تارة وبالخشونة تارة أخرى .                              |
| ( )               | ● «ايم الله» قسمٌ شائع في وقتنا.                                                     |
| ( )               | ● «ساسة» جمع لكلمة «سائس»                                                            |
|                   | ٨ - اختر لكل أسلوب في العمود (أ) تسميته من العمود (ب).                               |
|                   | (أ)                                                                                  |
| – قسم             | ● « إنّ لي فيكم لصرعى».                                                              |
| – نہي             | ● « فليحذر كل امرئ».                                                                 |
| – توكيد           | ● « وايم الله».                                                                      |
| – نداء            | ●«متى يصلحوا تصلحوا».                                                                |
| – نفي             | ● «لاتُشربوا قلوبكم بغضهم».                                                          |
| – أمر             | ● «أيّها الناس»                                                                      |
| – شرط             | ● « ولاتدركون به حاجاتكم »                                                           |
| ?                 | 9 - ماذا أفاد التعبير: « فيشتدّ لذلك غيظكم ، ويطول له حزنكم                          |
|                   | ١٠- أعرب الضمير المتصل في الكلمات الآتية:                                            |
|                   | « أحببنا - علينا - عَدَلنا - أعطانا » .                                              |
| (1.)              | « فیکم – غیظکم – نسوسکم » .                                                          |
| (1)               | ١١ - قال تُعالى : ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِٱلْعَدُلِّ ﴾ |
|                   | ا ستخرج من نص الخطبة مايشير إلى معنى الآية السابقة .                                 |
| عدة معلّمك .      | ١٢ - تخيّر خطبة أموية ثم اقرأها على زملائك ، وناقشها معهم بمسا                       |

<sup>(</sup>۱) سورة النساء: ٥٨

## توجُّـس من المستقبـل

عبدُ الحميد الكاتب

#### التعريف بالكاتب

هو عبد الحميد بن يحيى بن سعد الكاتب ، من أصل فارسي ، وهو أشهر كتّاب العصر الأموي ، ولد سنة ، ٦ه في مدينة الأنبار على نهر الفرات بدأ حياته معلماً بالكوفة ، واتصل بالخليفة هشام بن عبد الملك ، وكتب له ، وفي بلاطه اتصل بسالم بن عبد الله ، مَوْلى هشام ورئيس كُتّابه ، وهو أحد أعلام الكتابة في ذلك العصر .

وقد ساعد هذا الاتصال عبد الحميد على النبوغ في فن الكتابة ، وكذلك اطلاعه على اليونانية ، فضلاً عن حذقه الموروث بالفارسية وثقافتها ، وتمكنه من العربية التي كتب بها . وعظمت منزلته في عهد مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين ، وكان له بمنزلة الصديق ، والكاتب ، والوزير ، وعاش في عزه وجاهه فلما تنكرت الأيام لمروان ، وقام بنو العباس بثورتهم عليه ، وأطاحوا بحكمه ، أبي عبد الحميد إلا أن يلازمه في محنته ففر معه إلى مصر بعد هزيمته ، وكتب هذه الرسالة على عجل وهو منهزم مع مروان ، تلاحقه سيوف بني العباس ، وتتقاذفه الدروب من كل جانب فبعث بها إلى الأهل ، وكانت آخر عهدهم به على ماتوقع ، ومات قتيلاً على يد بني العباس سنة الأهل ، وكانت آخر عهدهم به على ماتوقع ، ومات قتيلاً على يد بني العباس سنة

• وقد عدَّه النقاد إمام الكتابة الفنية في العصر الأموي وقالوا: « بدئت الكتابة بعبد الحميد وانتهت بابن العميد».

وأهم آثاره: طائفة الرسائل الديوانية المطولة، ورسالة إلى ولي العهد على لسان مروان ورسالته إلى الكتاب، ورسالته في الشطرنج، والكف عنه، ثم رسالته الرائعة التي كتبها إلى أهله يودعهم وهو منهزم وهاك نصَّ الرسالة.

## النص:

... أما بعدُ ، فإن الله تعالى جَعلَ الدُنيا مَعْفوفة ، بالكُره والسُّرورِ ، فمنْ ساعَدهُ الحظُّ فيها سَكن إليها ، ومَنْ عضَّتهُ بنابها ذمَّها ساخِطاً عليها . وشكاها مُستزيداً لها . وقد أذاقتنا أفاويق استحليناها ثمَّ جَمحَت بنا نافرة ورَمَحتنا مولِّيةً فَملُحَ عذْبُها ، وخشُنَ لينُها ، فأَبَعَدَتنا عن الأوطانِ وفرَّقتنا عن الإخوان فالدَّارُ نازحةٌ والطّيرُ بارحةٌ .

وقد كَتبتُ والأَيَامُ تزيدُنا منكم بُعْداً ، وإليكم وجْداً ، فإن تَتِمَّ البليَّةُ إلى أَقْصى مُدَّتِها يكُنْ آخر العهد بكم وبنا ، وإن يلْحَقْنا ظُفُرٌ جارحٌ من أَظفارِ مَنْ يَليكُم نَرجِعْ إليكُمْ بذُلِّ الإسار والذلُّ شرُّ جارِ .

نسألُ الله الذي يُعِزُّ من يشاء ، ويُذِلُ منْ يشاء ، أن يَهَبَ لنا ولكُمْ أُلفةً جامعةً في دار آمِنَةٍ ، تَجمعُ سلامة الأبدانِ والأديانِ فإنه ربُّ العالمين وأَرْحَمُ الرَاحِين .

## معاني المفردات والتراكيب اللغوية:

محفوفة: محوطة ، عضّته بنابها: أصابته بضرها وأذاها ، الأفاويق: جمع فيقة ، وهي اللبن يجتمع في الضرع بين الحلبتين ، جمحت الدابة: استعصت على السير وصعب قيادها ، رمحتنا مولية: رفستنا وانصرفت عنا ، نازحة: بعيدة نائية ، بارحة: البارح من الطير المتجهة نحو اليسار وكان العرب يتشاءمون من الطير البارح ، ظفر جارح ممن يليكم: يقصد به بني العباس أعداءهم الذين عندهم .

#### إضاءة

- في مطلع هذه الرسالة يحاول الكاتب أن يخفّف من وقع مصابه على أهله فيبيّن أن الدنيا لاتستقر على حال ، وأنها لاتخلو من المكاره والشرور ، فإن سَرَّت يوماً

أساءت يوماً آخر ، فمن أسعده الحظ فيها فهو راضٍ عنها ، ومن جانبه الحظ فهو ساخط عليها متَبرِّم بها ، ومع سخطه وتبرُّمه يجبها ، ويطمع أن يتبدلَ حالها فتقبل عليه بها يرضيه .

ثم يتذكر ماضيه السعيد ، ويزنه بحاضره البائس ، فيقول :

لقد أذاقتنا من حلاوتها حيناً ، ثم لم تلبث أن ولّت عنا ، بعد ضربة قاسية فصار الحلو مراً ، والنعيمُ بؤساً ، والليّن خشناً ، أبعدتنا عن ديارنا ، وفرّقت بيننا وبين من نحبُّ ، فبعدنا وبعدوا ، وأصبح حظُّنا منها تعساً مشؤوماً .

ثم نراه مضطراً إلى مصارحة أهله بحقيقة موقفه ، وبها يتوقعه من مفاجأة الغد فيبين لهم في كتابه أنه يبحث في الأرض عن ملجأ ، فيزداد بعداً منهم ، مع شوقه إليهم ، وأنه أصبح ينتظر إحدى النهايتين : إما القتل ، وإما الأسر ، فإن قتل بيد العدو يكن ذلك آخر العهد بهم ، وإن أُسر فإنه سيعيش تحت وطأة الذل والعار ، وهو مالا يرتضيه لنفسه الكريمة .

بيد أن حب الحياة والأهل يسيطر عليه ، فيضرع إلى الله القادر العزيز أن ينجيه من هذه المحنة ، وأن يجمع بينه وبين من يحبُّ في دارٍ آمنةٍ ينعم فيها بالطمأنينة، والسكينة .

## تحليل وتذوق

بلغت الكتابة على يد عبد الحميد مبلغاً عظياً ، فهو أول من أطال الرسائل والتحميدات ، وأول من عُني بترتيب الأفكار وتسلسلها في دقة ونظام ، ومن سهات كتابته الظاهرة الميل إلى الإطناب عن طريق الترادف والتكرار ، وشيوع الصّور البلاغية ، وله مع ذلك قدرة على تقسيم الرسالة إلى أقسام متناسقة ، وتحليلها تحليلاً منطقياً ، مراعياً الترابط الوثيق بين أجزائها وفقراتها المختلفة ، ويمكن ملاحظة ذلك من خلال هذه الرسالة حيث نراه يقسمها إلى فقرتين رئيسيتين : ففي الفقرة الأولى نراه شديد الإحساس بتحول الدنيا عنه ، ومطاردتها له ، فيصف تقلباتها وتغير أحوالها فيقول: إن النعيم والشقاء غير دائمين ، وإن الدنيا بعد أن ابتسمت له انقلبت عليه ، فزال النعيم ، وقي الفقرة الحياة عليه ، فنأت به عن الوطن ، والأحباب ، وحالفه الشؤم ، وفي الفقرة وقست الحياة عليه ، فنأت به عن الوطن ، والأحباب ، وحالفه الشؤم ، وفي الفقرة

الثانية نراه مودعاً لأهله وشعوره يزداد رهبة من المستقبل فيقول لهم: إذا قدر للمصيبة أن تحل بنا فهذه الرسالة ستكون آخر اتصال بيننا ، أو قد نعود إليكم أسرى أذلاء ، والأمر أولاً وآخراً لله الذي أدعوه أن يجمعنا معاً في دار آمنة .

وإذا اقتربنا من النص نلاحظ شدة إحساس الكاتب، وصدق عاطفته في تصوير المِحَن والمصائب التي توالت عليه في غير شفقة أو رحمة ، ففي قوله: «عضته بنابها» وفي قوله: «ستعارة مكنية تصوّر قسوة الحياة وعنفها ، فقد صوّر الدنيا ناقة عضته بنابها، وفي قوله: «أذاقتنا أفاويق» كناية عن النعيم الذي عاشه ، وفي قوله: «جمحت بنا نافرة» استعارة عن انقلاب الحال وتغيرها من النعيم إلى الشقاء ، وفي قوله: «والطير بارحة» كناية عن التشاؤم ، لأن البارح من الطير هو الذي يسير من يمين المرء إلى يساره ، وقد كان العرب يتشاءمون به ، وفي قوله: «فإن تتم البلية إلى أقصى مدَّتها» كناية عما يتوقعه من انتهاء الأجل وانقضاء الحياة ، وهي كناية يلمح بها عن الموت دون ذكره صراحة حتى التعادة من وقع ذلك على أهله ، وفي قوله: « يلحقنا ظُفُرٌ جارحٌ من أظفار من يليكم» استعارة مكنية ، صور الأعداء من بني العباس المكلفين بملاحقته بنسور جارحة ، تمزق بأظفارها أجسامهم وهي صورة معبرة عن شدة البطش ، وفي قوله: « من يليكم» تلميح إلى العباسيين، ولم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب في قوله: « نرجع تلميح بلى العباسيين، ولم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب في قوله: « نرجع إلى العباسيين، ولم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب في قوله: « نرجع إلى العباسين، ولم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب في قوله: « نرجع إلى العباسين، والم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب في قوله: « نرجع إلى العباسين، والم يصرح فيها خوفاً ورهبة منهم ، الإطناب أي قوله: « نرجع

## أسئلة وتدريبات 🚺

- ١ ما اسم الكاتب ؟ وأين ولد ؟
- ٢ ما العوامل التي ساعدت على نبوغ عبد الحميد في فن الكتابة ؟
  - ٣ اذكر أهم آثاره الأدبية .
  - ٤ وضح المناسبة التي كتبت فيها هذه الرسالة .
  - ٥ ما الأفكار الأساسية التي تدور حولها الرسالة ؟
    - ٦ ما المصير الذي كان يتوقعه الكاتب؟
  - ٧ اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس فيمايأتي:
- كان فرار عبد الحميد مع مروان بن محمد: (وفاءً له، تآمراً عليه، طلباً للمال).
- معنى مَلْحَ عذبها: (صعب البقاء فيها، انقلب سرورها حزنا، أشرقت بنورها).
  - معنى كلمة نازحة : ( وافدة، ساربة، راحلة ) .
  - ٨ (يشير الكاتب إلى تنكر الأيام له بعد أن كانت جميلة)، أين تجد ذلك في النص؟
    - ٩ استخرِج من الرسالة صورتين بلاغيتين ، ووضِّحهم ، مبيناً دلالتهما .
      - ١ بِمَ توحي العبارة الآتية: «الدار نازحة»؟
      - ١١- ما الخصائص الفنية التي تميزت بها رسالة عبد الحميد؟
    - ١٢ أعرب ما تحته خط في العبارة الآتية: جعل الله الدنيا محفوفة بالكره.
      - ١٣ استخرج من النص أسلوب شرط ، وبيّن ركنيه ؟
    - ١٤- اكتب رسالة تعبر عن مشاعرك وإحساسك بمعاناة إنسان غدر به الزمان.

# السبسلا غسة

- الكناية
- علم البديع

## من المحسنات البديعية :

أ - محسنات معنوية:

- الطباق .
  - المقابلة .
  - التورية .

ب - محسنات لفظية :

- السجيع .
- الجناس.
- الموازنة .

## الكنسايسة

#### (لأمثلة

• المجموعة الأولى:

١ - قال تعالى: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْ قِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَـٰ رُوَبِلَغَتِ

الْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ ﴾
 الْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ ﴾

٢ - قال عمرو بن كلثوم:

ملأنا البرحتى ضاق عنا وماء البحر نملؤه سفينا

٣ - قالت الخنساء:

طويل النجاد (٢) رفيع العماد كثير الرماد إذا ماشتا

٤ - تقول العرب: فلانة بعيدة مهوى القُرط.

٥ - يقولون: ألقى فلان عصا الترحال.

• المجموعة الثانية:

١ – قال الرسول عليه : « أكثروا من ذكر هادم (٤) اللذات، (٥)

٢ - قال المعري:

سليل النار (٦) دق ورقَّ حتى كأن أباه أورثه السُّلالا (٧)

٣ - سئل رجل عن سبب اشتعال شيبه ، فقال : هذه رغوة الشباب.

٤ - المجدبين ثوبيك.

## الشرح والتوضيح

لاحظ الأمثلة السابقة التي نتناول من خلالها مبحثاً أخر من مباحث علم البيان وهو الكناية ففي المثال الأول « وإذ زاغت الأبصار » دلالة على الكرب والشدة ، وفي

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ١٠ . (٢) النجاد: حمائل السيف. (٣) العماد: عمود الخيمة. (٤) هادم: قاطع

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي . (٦) سليل النار : السيف (٧) السُّلال : مرض السُّل .. يقول المعري إن السيف دق ورق من كثرة عرضه على النار ، ومن كثرة ما أحدثته الحرب فيه ، كأنه ورث السل عن أبيه.

« بلغت القلوب الحناجر » نفس الدلالة ، ولكن الله تعالى لم يذكر الكرب والشدة مباشرة لدى المحاربين ، بل ذكر زيغ الأبصار وبلوغ القلوب الحناجر الدالين على الشدة والكرب حين لم يعد المحاربون يطيقون الاستمرار .. أي أن كلاً من «زاغت الأبصار» و «بلغت القلوب الحناجر » كناية عن الكرب والشدة .

وفي المثال الثاني لم يشأ الشاعر أن يقول إننا كثيرو العدد، ولكنه قال: «ملأنا البر..» متخذاً هذا التعبير دليلاً على كثرة رجالهم المقاتلين وكثرة سفنهم فه «ملأنا البر» كناية عن كثرة العدد، «وماء البحر نملؤه سفينا» كناية عن كثرة العتاد والإمكانات.

أما في المثال الثالث فلم تقل الشاعرة إن أخاها طويل وشجاع ، وذو مكانة رفيعة، وكريم في وقت الشتاء ، بل قالت : طويل النجاد : كناية عن الطول والشجاعة ، ورفيع العماد : كناية عن السيادة والعزة ، كثير الرماد : كناية عن الكرم.

وفي المثال الرابع لم يقل العرب إن فلانة طويلة الجيد، و لكنهم عدلوا عن ذلك إلى القول: بعيدة مهوى القرط، كناية عن طول الجيد، فبعد المسافة بين الكتف وشحمة الأذن يدل على طول الجيد أو العنق.

وفي المثال الخامس لم يقولوا: ( فلان توقف عن السفر ) بل عدلوا عن ذلك إلى القول: « ألقى عصا الترحال » كناية عن الراحة وترك السفر .

في المثال الأول من المجموعة الثانية قصد الرسول الكريم ( الموت ) ، ولكنه لم يذكره مباشرة بل كنّى عنه به ( هادم اللذات ).

وفي المثال الثاني لم يذكر المعري (السيف) ، بل كنّى عنه به (سليل النار).

وفي المثال الثالث لم يذكر الرجل ( الشيب ) بل كنّى عنه بـ (رغوة الشباب) .

وفي المثال الأخير أراد المتحدث أن ينسب المجد إلى المخاطب ، ولكنه عدل عن نسبته إليه مباشرة ، ونسبه إلى شيء متصل به وهو ( الثوبان ) .

لاحظ أن الأمثلة في المجموعة الأولى تتضمن كنايات عن الصفات: ( الكرب والشدة ، الكثرة والإمكانات ، الطول والشجاعة ، والمكانة العالية ، والكرم ، طول الجيد ، الراحة من السفر ).

والأمثلة في المجموعة الثانية تتضمن كنايات عن الموصوف: ( الموت ، السيف، الشيب ).

أما المثال الأخير فيتضمن كناية عن نسبة .. أي نسبة المجد إلى شيء يتصل بالمخاطب (ثوبيك).

## الخلاصة

الكناية لفظ يطلق ويراد به الدلالة على معنى مرتبط بالمعنى الأصلي مع احتمال ذلك المعنى أحياناً ، وتنقسم الكناية إلى ثلاثة أقسام :

- كناية عن صفة.
- كناية عن موصوف.
  - كناية عن نسبة.

## بلاغية الكينايية

قد يسأل سائل: ما أهمية الكناية؟

لو راجعنا الأمثلة السابقة فسنجد الآتي:

- (الكرب والشدة) شيء معنوي يصعب إبرازه وتجسيده ، لذلك ذكر القرآن الكريم زيغ الأبصار، وبلوغ القلوب الحناجر كدليل حي ملموس على (الكرب والشدة).
- (الكثرة العددية) التي يذكّر بها عمرو بن كلثوم خصومه يصعب تفصيلها ، لكن أسلوب الكناية قد وفر عليه هذا العناء فقال: «ملأنا البرحتى ضاق عنا »، وهو تعبير حى يبرهن على هذه الكثرة .
- (الطول والشجاعة والمكانة العالية والكرم) صفات معروفة ، كل واحد يمكن أن يدعيها لنفسه أو لمن شاء . لكن الخنساء عندما وصفت أخاها صخراً لم تقل ذلك مباشرة ، بل نسبتها إليه مصحوبة بالدليل ، فالدليل على «طوله وشجاعته» أن حمائل سيفه طويلة ، والدليل على (مكانته الرفيعة) ارتفاع عمود خيمته أو بنائه، والدليل على أنه (كريم) كثرة الرماد الذي يشير إلى كثرة مايقدمه من طعام وقت الشدة (الشتاء) ،

وفي ذلك ما فيه من جمال التصوير.

- (طول الجيد) صفة معروفة ، لكن العرب تذكر هذه الصفة مصحوبة بالدليل (طويلة مهوى القرط) ، وسر جمال الصورة أنها تعبير غير مباشر.

والشيء نفسه في المثال الخامس، فالراحة من الترحال والسفر معروفة، ولكنهم يقولون ذلك المعنى مصحوباً بالدليل الذي هو العصا « ألقى فلان عصا الترحال ». وليس من الضروري أن تكون العصا ملازمة لكل مسافر، لكنها دالة على عتاد المسافر منذ أن كانت لازمة عند العربي.

#### \* \* \* \* \*

وإذا نظرنا إلى الحديث الشريف «أكثروا من ذكرهادم اللذات » وجدنا الحديث قد تعرض لأهم نتائج الموت ، إذ أن الموت يوقفنا عن لذائذ الحياة . وهذه الكناية لافتة للنظر لربط نهاية الإنسان بكل ماكان يمتّعه ويسرُّه .

وفي المثال السابع لم يذكر أبو العلاء ( السيف ) مباشرة ، ولكنه قال «سليل النار) ، وذلك لأن السيوف لاتصنع إلا بالنار . ففي قوله : (سليل النار ) صورة قوية أجمل من ذكر السيف مباشرة .

والأمر نفسه في المثال الثامن ، فالقول : ( رغوة الشباب ) يعتبر أجمل من ذكر الشيب مباشرة .

وأخيراً لوقلنا للمخاطب (المجد فيك) فإن في هذا التعبير مباشرة ، أما عندما ينسب المجد لشيء يتعلق بالمخاطب فيصبح التعبير مستملحاً وممتعاً .

#### الكناية والبيئة

هناك ارتباط بين البيئة والكناية . فإذا عدنا إلى المثال الثاني ، وأخذنا الكناية: (كثير الرماد) التي تعني بها الخنساء كرم أخيها صخر ، وجدنا أن هذه الكناية تعكس البيئة العربية في ذلك الزمان ، لأن الكرم يدل عليه كثرة الرماد الناشئ من كثرة الحطب المحترق للطبخ . فهل يمكن أن تكون كثرة الرماد الآن دالة على الكرم ؟

الواقع أن الأمر قد اختلف، فالناس يستخدمون وقوداً غير الحطب، ولذلك لم يعد الرماد كناية عن الكرم. ونحن نتداول كنايات تعكس هذا العصر وتدل عليه مثل قولنا:

فلان ضجت به المحاكم.

- اجتمعوا حول مائدة مستديرة. كناية عن تساوي الأطراف المجتمعة.

- نحن سمن على عسل. كناية عن التآخي والوئام . "

- ظلَّ ينظر إلى ساعته . كناية عن الملل .

غير أن هناك كنايات عامة لاتتأثر بالبيئة كقولنا:

احمر وجهه.
 كناية عن الخجل.

- قطّب جبينه. كناية عن الغضب.

- طأطأ رأسه. كناية عن المذلة.

## الخلاصة

- تبرز الكناية المعنى مصحوباً بدليل حسي ، وبتعبير غير مباشر ، وفي أقوى صورة.

- الكناية وثيقة الصلة بالبيئة . وعلى الأديب أن يكون صادقاً ، ويعكس بيئته وعصره .

- الكناية من التعبيرات الجميلة في العربية ، وتجري بعض الأمثال والصور البيانية مجرى الكناية .

#### التدريبات

١ - اذكر الصفة اللازمة في كل كناية من الكنايات الآتية:

\* قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنْقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا

مَّحْسُورًا ﴿ ﴾ (١).

\* قال تعالى : ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ (٢).

(١) الإسراء: ٢٩ (٢) لقمان: ١٨.

\* يقال: فلانة نؤوم الضحى.

\* ويقال : فلان بليل (١) الريق.

\* ويقال: فلان يضارب قدميه.

\* ويقال: أنت تنفخ في قربة مثقوبة.

٢ - استخرج الكناية من سياقات النصوص الآتية ، وبين المقصود منها ، وأثرها في تقوية المعنى :

\* قالت الخنساء:

## حمّالُ ألويةِ هبَّاط أوديةِ شهَّادُ أنديةِ للجيش جرارُ

\* قال امرؤ القيس:

وقد أغتدي والطير في وكناتها بمنجرد قيد الأوابد هيكل

\* قال الشاعر:

فلسنا على الأعقابِ تَدْمَى كُلومُنا ولكن على أقدامنا تقطر الدِّما

- تشتت الإخوة تحت كل كوكب.

٣ - اربط الكناية في العمود الأول بالعبارة المناسبة لها من العمود الثاني:

(٢)

(1)

كناية عن الكتّاب والأدباء.

كناية عن الفقر.

كناية عن الوئام .

كناية عن الخوف.

كناية عن النفاق.

كناية عن التمكن والاقتدار.

كناية عن رغد العيش.

- ارتعدت فرائصه.

- فلان من حملة الأقلام.

- فلان متربة.

- أصبحنا مثل االسمن خالطه العسل.

- أناس رقاق النعال.

- لايشق له غبار .

– فلان ذو وجهين.

<sup>(</sup>١) بليل الريق: سلس الكلام.

## المحسنسات المعنسويسة

## الطباق

#### الأمثلة

١ - قال تعالى : ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَدلِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِى ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتَذِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتَذِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُذِيرُ ﴾ (١)
 وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَاءً بِيَدِكَ ٱلْخَيرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١)

٢ - قال رسول الله ﷺ: « أفضلُ الفضائل أن تصلَ من قَطَعَك ، وتعطيَ من حَرَمَكَ ، وتعطيَ من حَرَمَكَ ، وتعطيَ من حَرَمَكَ ، وتعطيَ من حَرَمَكَ ، وتصفَحَ عمَّن شَتَمَكَ » (٢).

٣ - قال الشاعر:

مكرِّ مفرِّ مُقبلِ مُدْبرٍ معاً كجلمود صخرٍ حطَّهُ السيلُ من علِ عَلَى مَدْبرٍ معاً عَلَى مَدْبرٍ معاً عَلَى عَلَى مَدْبرِ معاً عَلَى مَدْبرِ معاً عَلَى مَدْبرِ معاً عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مُدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مُدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى مُدْبرِ معاً على عَلَى عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى عَلَى مَدْبرِ معاً على عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَدْبرِ معا على عَلَى عِلَى عَلَى عَلَى

## الشرح والتحليل

تأمل الأمثلة السابقة تجد تضاداً بين الكلمات والجمل. ففي المثال الأول جاء التضاد في المعنى بين ( تؤتى – وتنزع )، (وتعز – وتذل ).

وفي المثال الثاني تجد أيضاً تضاداً بين (تصل - قطعك)، (تعطي - حرمك). وفي المثال الثالث تجد تضادًا بين (مكر -مفرًّ)، (مقبل - مدبر).

وفي المثال الرابع هناك تضاد بين جملتين: (الذين يعلمون ، والذين لا يعلمون).

وهذا التضاد يعد أحد المحسنات البديعية المعنوية ويسميه العلماء (المطابقة أو الطباق) سواء أكان التضاد بين الكلمات أم الجمل.

بيد أن هذا التضاد قد يكون في سياق الإثبات فيسمى طباقاً إيجابياً كما في الأمثلة (٣،٢،١) وقد يكون في سياق النفي ، لذلك يسمى طباق السلب كما في المثال (٤) .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٦ . (٢) رواه الإمام أحمد . (٣) سورة الزمر : ٩ .

ولتوضيح بلاغة المطابقة ، تأمل الأمثلة السابقة مرة أخرى ، لاحظ الآية الكريمة كيف رسم لنا أسلوب المطابقة صورة رائعة لقدرة الله العظيمة على العطاء والمنع، والإعزاز والإذلال ، ولا فرق بين الكبير والصغير والعزيز والذليل ، وتعزيزاً لهذا ختمت الآية بها يناسب المعنى بقوله تعالى: « وهو على كل شئ قدير » .

وفي المثال الثاني دل أسلوب المطابقة على أن الفضل ليس في الصلة أو العطاء مجردين ، وإنها في صلة من طبيعته القطع ، وإعطاء مَن دأبه المنع والحرمان ؛ لأنّ الواصل والمعطي في هذه الحالة يتصرف ضد رغباته النفسية .

ويتمثل جمال المطابقة في المثال الثالث في استخدام كلمات متضادة في تصوير حركة الفرس وسرعته ، ومما زاد هذه المطابقة جمالاً وعمقاً ودقة في التصوير استخدام الشاعر كلمة «معاً ».

وفي المثال الرابع جاءت المطابقة في الآية لتحسين صفة العلم ، وذم صفة الجهل، وهما زادها جمالاً وتأثيراً أنها جاءت في أسلوب استفهامي ، وبعبارة قصيرة جمعت بين المعنى وضده.

## الخلاصة

- ١ الطباق أو المطابقة: هي الجمع بين المتضادين في الكلام بطريقة تزيد
   المعنى وضوحاً وعمقاً وجمالاً.
  - ٢ قد تكون المطابقة بين كلمتين أو جملتين .
- ٣ بلاغة المطابقة تكمن في التمييز بين الأشياء المتضادة بطريقة جمالية قد
   توحى بالمدح أو الذم أو غيرهما .

## أ - عين الطباق وبين قيمته الفنية في الأمثلة الآتية:

- قال تعالى: ﴿ تُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ ۗ ۞ ۞ (١).
  - قال عَلَيْةٍ: « اللهمَّ أعط منفقاً خلفاً وأعط ممسكاً تلفا » (٢).
    - قال الشاعر:

وننكر إنْ شئنا على الناس قولهم ولا ينكرون القول حين نقولُ – قال تعالى : ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ (٣) .

- قال الشاعر: تأخرتُ أستبقي الحياةَ فلم أجد لنفسي حياةً مثلَ أن أتقدَّما

## ب - أكمل أساليب الطباق الآتية:

- اتبع الهدى واترك ...
- سافر القوم في الليل و...
- خلق الله الخلائق أشكالاً مختلفة فمنهم طويل القامة ومنهم ....
  - الدنيا متقلبة تُضحك قوماً و ... آخرين .
  - الله الذي يميت و ... ويعز و ... و ... ويرفع .
    - سافر بعض أفراد الأسرة و ... الآخرون .

## ج - كوِّن من كل فعلين متقابلين مما يأتي جملة مفيدة:

- **أضحك**: أبكى
  - صام: أفطر
  - تأخر: تقدم
  - علم: جهل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٢٧ . (٢) رواه البخاري وأحمد . (٣) سورة الكهف : ١٨ .

## المقابلة

## الأمثلة:

المجموعة الأولى:

قال تعالى : ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْيَبْكُواْ كَثِيرًا ﴾ (١).

قال عَلَيْكِيٍّ: « إن لله عباداً جعلهم مفاتيح للخير مغاليق للشر » (٢).

• المجموعة الثانية:

قال تعالى: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَنْيِثَ ﴾ (٣).

قال الشاعر:

وأقبحَ الكفرَ والإفلاسَ بالرَّجُل

ماأحسَنَ الدينَ والدنيا إذا اجتمعا

• المجموعة الثالثة:

قَالَ تَعَالَى:﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱتَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسۡنَىٰ ۞ فَسَنُيَسِّرُهُ وِللِّيسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا

مَنَ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ﴿ وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ﴿ فَسَنُيَسِّرُهُ وَلِلْعُسْرَىٰ ﴾ (٤)

قال الشاعر:

وقابضُ شرِّ عنكمُ بشماله

وباسطُّ خيرٍ فيكُمُ بيمينه

## الشرح والتحليل

تأمل المثالين في المجموعة الأولى ، تجد أن قوله تعالى: « فليضحكوا قليلاً» في مقابله قوله: «وليبكوا كثيراً » حيث جاءت الجملة الثانية معاكسة للجملة الأولى في المعنى على حسب الترتيب .

وفي المثال الثاني تقابلت الجملتان «مفاتيح للخير - مغاليق للشر» في أداء معنيين متعاكسين .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٨٦ (٢) رواه ابن ماجة بألفاظ قريبة . (٣) سورة الأعراف: ١٥٧ (٤) سورة الليل: (٥-١٠).

وفي المجموعة الثانية تقابلت الجملتان «يحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث». فالفعل قابله فعل عَكَسَ معناه والجار والمجرور قابله جار ومجرور – لهم – عليهم. والمفعول به « الطيبات » قابله « الخبائث » ، وعلى الترتيب فكل كلمة قابلتها أخرى عكست معناها . وهو أسلوب من أساليب البديع .

وتأتي المجموعة الثالثة لتجسد المقابلة بأوسع صورها حيث قابلت أربع كلمات أربع كلمات أربع كلمات أخرى ف (أعطى) يقابله في المعنى (بخل) ، (واتقى) قابله (كلبّ واليسرى) قابله (العسرى) دون إخلال بالترتيب .

ومثل ذلك البيت الأخير «باسط خير فيكم بيمينه » قوبلت بمعان عكست معانيها السابقة « قابض شر عنكم بشماله » .

هذا الأسلوب الذي تتبعناه في الأمثلة السابقة أحد أساليب علم البديع وهومن المحسنات المعنوية ويسميه العلماء ( المقابلة ) حيث تُقَابَل كلمتان فأكثر بكلمتين فأكثر بلدلك تعدد التقابل فشمل التقابل الثنائي المكون من أربع كلمات : كلمتان في صدر الجملة وكلمتان في عجزها ، والتقابل الثلاثي المكون من ست كلمات ، والتقابل الرباعي المكون من ثماني كلمات .

لذلك تختلف المقابلة عن المطابقة في أن المطابقة لاتكون إلا في الجمع بين الضدين كما رأينا في قول الشاعر: «مكر مفر، مقبل مدبر».

أما المقابلة فتكون في ضدين فأكثر في صدر الجملة ، وضدين وأكثر في عجزها ، كما الحظنا ذلك في الأمثلة السابقة .

ولكي تتضح بلاغة المقابلة نتساءل: لم هذا الأسلوب؟ وماأثره في المخاطب؟ وللإجابة عن ذلك نقول: إن الهدف العام لعلم البديع هو تحسين الكلام وزخرفته للتأثير في المخاطب وإقناعه.

وتتمثل بلاغة المقابلة في التقابل الدلالي المرتب بنظام متساوِ يؤدي إلى :

- ١ تقوية الصلة بين اللفظ والمعنى.
- ٢ توضيح الأفكار والتأكيد عليها .
- ٣ حسن إحكام الكلام وتنظيمه نطقاً وكتابة .

## الخلاصة

١ - المقابلة: هي أن يؤتى بمعنيين متوافقين أو معان متوافقة ثم يؤتى بها
 يقابل ذلك على الترتيب.

٢ - المقابلة تأتي على ثلاثة أنواع:

- مقابلة ثنائية وتتكون من أربع كلمات.

- مقابلة ثلاثية وتتكون من ست كلمات.

- مقابلة رباعية وتتكون من ثماني كلمات.

## تدريب

## • بين موقع المقابلة وأثرها في المعنى في الأمثلة الآتية:

- قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّىٰهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ (١).

- قال رسول الله عَلَيْكِيَّ : « إنكم لتكثرون عند الفزع وتقلون عند الطمع ».

- وقال عَلَيْهِ: «إن الرفق ماكان في شيء إلا زانه وما نُزعَ من شيء إلا شانه» (٢).

- وقال الإمام علي - رضي الله عنه- : « إن الحقَّ ثَقِيلٌ وَبِيٌّ والباطلَ خفيف مريٌّ » (٣).

- وقال البحتري:

وإذا سالموا أعزوا ذليلاً

فإذا حاربوا أذلوا عزيزاً

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ٣ (٢) رواه مسلم . (٣) حكمة للإمام علي - رضي الله عنه - وهي جزء من خطبة . ويقصد من ذلك إلى أن النفوس الضعيفة تستثقل الحق وتستمرئ الباطل وتحبه .

## التورية

#### الأمثلة

١ - قال سراج الدين الورّاق:

وقفتُ بأطلال الأحبّة سائــلاً ودمعى يُسقِّى ثُمَّ عهداً ومعهدا ومن عجبِ أنِّي أُروِّي ديارَهم وحظى منها حين أسألها «الصدى»

٢ - وقال نصير الدين الحمّامي:

ر ولا قصور بها يعـوقُ أبيات شعرك كالقصو ومن العجائب لفظُها حُرُّ ومعناها « رقيــــقُ»

٣ - وقال بدر الدين الذهبي : رفقا بخـلِّ ناصــح أبليته صدًّا وهَجْــرا وافساك سائِلُ دَمِعيهُ

فردَدتَه في الحال « نَهْرا»

٤ - قال الإمام على - رضى الله عنه . في الأشعث بن قيس : «إنه يحوك الشِّمال باليمين».

يتحدّث الشاعر في المثال الأول فيقول: لقد وقفتُ على بقايا الديار أبكيها وأسائلها عن الأحبّة . لكن لا مجيب لندائي سوى رجع صوتي عائداً إلى .

وعندما ترد كلمة «الصدى» في البيت الثاني نظن الأوّل وهلة أن المقصود بها هو الظمأ لأن كلمة « أروّى » قبلها دلّت على ذلك . ولكننا نتبيّن بعد ذلك أنّ المعنى البعيد الذي أراده الشاعر هو رجع الصوت.

وإذا نظرنا في النموذج الثاني وجدنا كلمة « رقيق». هذه الكلمة لها معنيان قريب وبعيد أيضا. فالقريب هو العبد المملوك ، وسبب تبادره إلى الذهن ماسبقه من كلمة «حُرّ»، والثاني بعيد وهو اللطيف السهل وهذا هو الذي يريده الشاعر بعد أن ستره في ظل المعنى القريب. وكلمة «نهر» في المثال الثالث لها معنيان ، فمعنا ها القريب المتبادر إلى الذهن هو الزجر ، بدليل التمهيد له بكلمة «رددته» أما معناها البعيدفهومجرى الماء العذب وهذا المعنى هو الذي قصد إليه الشاعر .

أ؟ ما في المثال الرابع ، فالشهال يحتمل أن يكون جمع شملة ، وهي الكساء الذي يشتمل به . وهذا هو المعنى البعيد المورّى عنه ، ويحتمل أن يراد بها اليد الشهال ، وهذا هو المعنى القريب المورى به ، ولو لم يذكر اليمين بعد الشهال لما تنبة السامع لمعنى اليد.

## الخلاصة

التورية أن يذكر المتكلم لفظاً مفرداً له معنيان ، قريب ظاهر غير مُرادٍ ، ينصرف إليه الذهن لأوّل وهلة ، وبعيد خفيّ هو المراد لأيدرك إلاّ بالرّويّة ، وإمعان النظر .

## (تـدريب)

● بيّن موضع التورية واشرحها في الأمثلة الآتية:

الفخر بما قد حواه من حطام قد تيسًر (۱) أنت فخّارٌ بدنياك ولا بُلدٌ للفخار من أن يتكسر (۱) .
 حودوا لنسجع بالمدياح على علاكم سرميدا .
 فالطير أحسنُ ماتُغير من أن يتكسر (۲) .

كم بلّغت عنّى التحية ديث الهوى ، فهي اللذكيّة (٣) ديث الهوى ، فهي اللذكيّة (٤) فلأجل ذا يجلو «الصّلدات» (٤) لقاء الموت عندهم الأديبُ ولسو وافى به لَهُمُ (حَبيبُ) (٥) ولي إذا بسدا كيف أسلو ؟ وكلّهَ (مسرّ) يحلسو ؟

٣ - شكراً لنسمة أرضِكُ ملاغ مو إنْ حَفِظتْ أحرال الأغرو إنْ حَفِظتْ أحرال الله ميرداً
 ٥ - أصونُ أديمَ وجهي عن أناس وربُّ الشعر عندهم بغيض
 ٢ - ياعاذلي فيه قل ليه على الله على الله

<sup>(</sup>١) الفخار : مايصنع منه الأواني ، صيغة مبالغة لمن يفخر بنفسه .

<sup>(</sup>٢) الندّى : من معانيها: الكرم ، قطرات الماء على أوراق الشجر .

<sup>(</sup>٣) الذكية : سريع الفطنة ، أو ساطع الرائحة . (٤) الصّدا : وسنح الحديد ونحوه ، والصدى : العطش .

<sup>(</sup>٥) حبيب : من معانيها : المحبوب ، والمراد أبو تمّام الشاعر وهو حبيب بن أوس الطائي .

<sup>(</sup>٦) مرّ : مأخوذة من المرارة أو من المرور .

## السجيع

#### الأمثلة

- ١ قال تعالى : ﴿ فَأَمَّا ٱلۡمِيۡمِ فَلَا تَقُهۡرُ ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا تَنۡهَرُ ۞ ﴿ (١) .
  - ٢ وقال عَلَيْ « اللهم أعطِ مُنفقاً خلفاً واعطِ ممسكاً تلفا » (٢).
    - ٣ وقال أبو تمام في بائيته المشهورة:

تدبيرُ مُعتصمٍ باللهِ مُنتقمٍ لللهِ مُرتقبٍ في اللهِ مُرتغبِ

٤ - القاموس المحيط طار صيته في كل مكان ، وشاع ذكره على كل لسان ، وطبَّقت شهرته الآفاق ، وتلقاه العلاء الحذّاق ..

## الشرح والتحليل

تأمل الأمثلة السابقة تجد تقابلاً بين جملتين حيث ختمت الجملتان بحرف واحد هو الراء في المثال الأول ، والفاء في المثال الثاني ، والميم في المثال الثاني . والباء في شطره الثاني .

وهذا التوافق يعد أحد أسباب جمال التعبير في الجملتين ، فالآية الكريمة في المثال الأول تساوت فيها عدد كلمات الجملتين ، وختمت الجملة الأولى بالراء والثانية كذلك ، فالتقت الجملتان في الفاصل الأخير لكل منهما وهو الراء ، كما التقت الجملتان في الحديث الشريف في الفاصل الأخير وهو الفاء مسبوقاً باللام «خلفاً، تلفاً» وفي بيت أبي تمام نلاحظ كذلك التقاء الجملتين في الشطر الأول .

على حرف الميم معتصم ، منتقم، وفي الشطر الثاني على حرف الباء - مرتقب، مرتغب.

وفي المثال الأخير، تجد توافقاً بين كلمتي (مكان، لسان)، وكلمتي (آفاق، حذاق). فهذا التوافق في الحرف الأخير دائماً ، وفي الوزن أحياناً ، يسميه علماء البلاغة

<sup>(</sup>۱) الضحى: ٩-١٠ (٢) رواه البخاري وأحمد.

فهذا التوافق في الحرف الأخير دائماً ، وفي الوزن أحياناً ، يسميه علماء البلاغة «السجع »، وهو أسلوب من أساليب علم البديع ، وينتمي إلى المحسنات اللفظية. والسجع أسلوب موجز ، دقيق التعبير ، جميل التشكيل، (١) إذا خلا من التكلف والمبالغة، كما نرى ذلك في الأمثلة السابقة . وسر جمال هذا الأسلوب يتمثل في الإيقاع الذي يولده تناغم الكلمتين بسبب ذلك التوافق اللفظي، وللسجع عند علماء القراءات اسم آخر، هو (توافق الفواصل) أو (توافق رؤوس الآي)، وذلك تمييز لكلام الله عن كلام البشر .

## الخلاصة

السجع توافق نهاية الجملتين على حرف واحد ، في التعبير النثري وفي فواصل البيت الشعري .

٢ - أحسن السجع ماكان رصين التركيب ، بعيداً عن التكلّف جميل الشكل
 ، خالياً من الحشو والتكرار .

<sup>(</sup>١) التشكيل عند النقاد يراد به الشكل والإيقاع ويقابل الرؤية أو الفكرة

#### تدريبات

## أ - املاً الفراغ بكلمات مناسبة للجمل الآتية:

- ١ الحقد صدأ القلوب ، واللجاج سبب ....
- ٢ رحم الله عبداً قال خيراً فغنم أو سكت ....
- ٣ هو يطبع الأسجاع بجواهر لفظه ، ويقرع الأسماع بزواجر ....
- ٤ قال على الله الله السلام وأطعموا الطعام ، وصلوا الأرحام ، وصلُّوا بالليل والناس ... تدخلوا الجنة بسلام ».
- ٥ وقال عبدالحميد الكاتب في وصف الدنيا: «ثم جمحت بنا نافرة ، ورمحتنا مولية ، فملح عذبها ، وخشن لينها ، فأبعدتنا عن ... ، وفرقتنا عن ... ».
  - ب حوِّل المثالين الأول والخامس إلى أسلوب نثري غير مسجوع.
- ج كتب الفيلسوف الكندي إلى بعض إخوانه قائلاً: «الحمد لله الذي خصك بمنافع ما أهدى إليك ، فجعلك تهتز للمكارم ، اهتزاز الصارم ، وتصون عرضك بالإرفاد (۱) ، كما تصان السيوف في الأغماد، وتمضي في الأمور مضاء السيف المأثور».
  - بيّن مواضع السجع في الرسالة السابقة ، ثم ابنها بناءً آخر لاسجع فيه .

<sup>(</sup>١) الإرفاد: الإعطاء، ورفده أعطاه.

## الجناس

#### الأمثلة

#### يقول تعالى:

١ - ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَالَبِثُواْ غَيْرَسَاعَةٍ ﴾ (١).

٢ - ويقول الشاعر أبو تمام:

٣ - يقول سبحانه: ﴿ فَأَمَّا ٱلْمِتِيمَ فَلَا تَقْهَرُ ۚ وَأَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلَا تَنْهَرُ ۗ ﴾ (٢).

٤ - ويقول تعالى : ﴿ وَٱلْتَفَّتِ ٱلسَّاقُ بِٱلسَّاقِ ۚ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَبِذٍ ٱلْمَسَاقُ ﴾ (٣) .

٥ - وكقولهم: «حسامه فتح لأوليائه ، حتف لأعدائه».

٦ - وكذلك قول الشاعر:

بَيْتٌ من الشِّعْرِ أو بَيْتٌ من الشَّعَر

والحُسْن يَظْهِرُ في بيتين رَوْنَقَهُ

## الشرح والتحليل

تأمل المثال الأول في الآية الكريمة تجد الجناس بين (الساعة ، وساعة ) وهما لفظان يتشابهان في النطق ويختلفان في المعنى، وبينها اتفاق تام من حيث: عدد الحروف ، ونوعها ، وترتيبها ، ونطقها مع اختلافهما في المعنى ، واللفظان مفردان ، والجناس في هذه الصورة يسمى جناسًا تاماً ، فالساعة الأولى بمعنى يوم القيامة ، والساعة الثانية بمعنى ساعة من الزمن.

وتأمل مانتج عن استعمال لفظ الساعة في كلا المعنيين من أثر المفاجأة . هذا الأثر ما كان ليتم لو أخذ التعبير صورة أخرى مثل: ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون مالبثوا غير لحظات ، هذه المفاجأة تثير الذهن وتنبهه ، فيزداد وضوح المعنى و إدراكه . وكما ترى الجناس في المثال الثاني في البيت الشعري بين كلمتى (يحيا، ويحيى) وهما

١ - الروم الآية (٥٥). ٢ - االضحى / لآية (٩ - ١٠). ٣ - االقيامة / لآية: (٣٠، ٢٩).

- لفظان بينهما اتفاق تام من حيث: عدد الحروف، ونوعها، وترتيبها، ونطقها مع اختلافهما في المعنى . واللفظان مفردان الأول بمعنى يعيش والثاني اسم لشخص. والجناس في هذه الصورة يسمى «الجناس التام».
- تأمل المثال الثالث تجد جناساً بين (تقهر و تنهر) حيث اختلف اللفظان في حرف من حروفهما مع اختلافهما في المعنى .
- والجناس في هذه الصورة يسمى « جناساً غير تام»، لأنه أخل بشرط من الشروط الأربعة للجناس التام، وهو اختلاف اللفظ في نوع الحروف.
- وترى الجناس أيضاً في المثال الرابع بين (الساق والمساق) غير تام ، وذلك لاختلاف طرفي الجناس بزيادة الميم في أول اللفظ الأخير ، وهما فيها عدا ذلك متفقان في اللفظ ومختلفان في المعنى .
- والجناس في هذه الصورة يسمى «جناساً غير تام» ؛ لأنه أخل بأحد الشروط الأربعة، وهو زيادة اللفظ في عدد الحروف.
- وتراه في المثال الخامس بين (فتح ، وحتف) فاللفظ الثاني جاءت حروفه على عكس ترتيب حروف اللفظ الأول ، حيث اختلف اللفظان في ترتيب حروفهما مع اختلافهما في المعنى .
- والجناس في هذه الصورة يسمى « جناساً غير تام» ؛ لأنه أخل بأحد الشروط الأربعة وهو ترتيب الحروف .
- كما تجد الجناس في المثال السادس بين (الشِّعْر ، والشَّعَر) وقد اختلف اللفظان في النطق والاختلاف من حيث حركة (الشين فيهما والعين) والجناس في هذه الصورة يسمى «جناساً غير تام» ؛ وذلك لأنه أخل بشرط من شروط اللفظ الأربعة وهو : نطق الحروف وشكلها . وترى التكلّف بادياً في هذا الجناس ، وإن لم يُخِلَّ بالمعنى

## الخلاصة

الجناس: أن يتشابه اللفظان في النطق و يختلفان في المعنى .

الجناس نوعان: تام، وغير تام:

١ - الجناس التام: هو ما اتفق فيه اللفظان في عدد الحروف، أونوعها،
 أوترتيبها، أونطقها مع اختلافهما في المعنى.

٢ - الجناس غير التام: هو ما اختلف فيه اللفظان في نوع الحروف، أوعددها ،
 أوترتيبها ، أونطقها مع اختلافهما في المعنى .

والجناس يعتمد على اختلاف لفظين من حيث المعنى ،ثم هو بعد ذلك يتفق في اللفظين اتفاقاً تاماً أو غير تام .

من أسرار جمال الجناس أنه يزيد أداء المعاني حسناً بها ينطوي عليه من مفاجأة تثير الذهن ، وتقوي إدراكه للمعنى ، وفيه جرس صوتي يكسب الكلام لوناً من الموسيقى المؤثرة . وخير الجناس ماجاء بغير تكلف .

#### (الأسئلة والتدريبات

١ - عرِّف الجناس، موضحاً ذلك بمثال.

٢ - متى يكون الجناس تاماً ؟ ومتى يكون غير تام ؟

٣ - ما وجه الجمال في الجناس ؟ وكم أنواعه ؟

٤ - استخرج الجناس ، وبيّن نوعه فيها يأتي :

قال أبو تمام:

- ولم أَرَ كالمعرُوفِ تُدعى حقوقُهُ

مَغارِمَ في الأقوام وهي مَغَانِمُ

وقال شاعرٌ آخر:

- تَحَمَّلتُ خوف المنِّ كلَّ رَزِيـةٍ وقال البارودي :

- فَلا تَثق بوِدَادٍ قَبْلَ مَعْرِفةٍ وقال ابن الفارض:

هَلا نَهَاك نُهَاك عن لومِ امرئ وقال ابن الورد:

دهرُنا أَمْسَى ضَنِيناً وقال النابغة:

فيالكَ مِنْ حَزْمٍ وعزمٍ طَواهما وللخنساء:

حمّالُ ألويةٍ هباطُ أوديةٍ - ولها أيضا:

إن البكاء هو الشفا

وحَمْلُ رزاياً الدَّهرِ أَحْلَى من المنِّ

فالكُحْلُ أَشْبَهُ فِي العَيْنينِ بالكَحَلِ

لم يُلفَ غيرَ مُنَعَم بشَقاءٍ

باللها حتى ضنينا

جَدِيدُ الردى بَيْنَ الصَّفَا والصَّفَائحِ

شهاد أنديةٍ للجيشِ جرارُ

ء من الجوى بين الجوانح

٥ - يقول أبو تمام في فتح عمورية يمدح المعتصم:

السيفُ أصدقُ أنباءً من الكتبِ في حدِّه الحدُّ بين الجدِّ واللعبِ بيضُ الصفائح لاسود الصحائفِ في متونِهنَّ جلاءُ الشكِّ والرِّيبِ

- عيِّن الجناس في البيتين السابقين ، وبيِّن نوعه ، و رأيك فيه .

## الموازنة

## الأمثلة

(١) قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَهُمَا ٱلْكِتَابَ ٱلْمُسْتَبِينَ ۞ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ (١).

(٢) وقال الشاعر:

وأقدمَ لما لم يجدْ عنكَ مهربا

فأحجمَ لمّا لم يجدْ فيكَ مطمعاً

(٣) وقال آخر:

إذا ما العقولُ بدا طيشُها

صَفُوحٌ صبور كريمٌ رزين

## الشرح والتحليل

إذا تأملنا الأمثلة السابقة يتراءى لنا لون من ألوان الجهال اللفظي يختلف عن المحسنات اللفظية الأخرى ، فليس جناساً ولا سجعاً ، فها منشأ هذا الجهال ؟ تأمل الكلمتين : «المستبين - المستقيم » ترى أن بينها توافقاً وتساوياً في الوزن لكن الحرف الأخير في الكلمتين اختلف ، فالأولى ختمت بالنون والثانية بالميم ، وهذا التساوي يسمَّى في عرف علماء البلاغة «الموازنة ».

ومثله (مطمعاً)، (مهرباً) في المثال الثاني . فكلا الاسمين على وزن «مفعل» غير أنها اختلفا في الحرف الأخير ، فالأول آخره ميم ، والثاني آخره باء ، وهذا التساوي في الوزن دون القافية يسميه العلماء - ألضا - « الموازنة ».

تأمل كذلك المثال الأخير من الأمثلة السابقة كيف اتفق (صفوح) و (صبور) في الوزن على «فعول» اختلفا في الحرفين الأخيرين (الحاء والراء)، وكذلك (كريم) و (رزين) على وزن « فعيل » لكنها اختلفا في الحرفين الأخيرين « الميم والنون » واتفاق الكلمتين في الوزن واختلافها في الحرف الأخير نوع من أنواع البديع يسمى (الموازنة) كما سبق.

<sup>(</sup>١) الصافات ١١٧ – ١١٨ .

ونتيجة للتأملات السابقة تتضح لنا بلاغة « الموازنة» المتمثلة في جمال اللفظ ، وحسن الإيقاع.

## الخلاصة

الموازنة نوع من أنواع البديع اللفظي يقع في النثر والنظم وهي: تساوي الفاصلتين (١) في الوزن دون القافية .

## (تدریب

- وضح الموازنة فيها يأتي:

- قال تعالى : ﴿ وَنَمَارِقُ مَصْفُو فَةٌ ١٣ وَزَرَابِيٌّ مَبْثُو ثَةٌ ١٣ ﴾ (١).
- وقال تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًّا ۞ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَاطِينَ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزَّا ﴿ فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّا ﴿ ثُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
  - وقال ربيعة بن ذؤابة:

إن يقتلوكَ فقد ثَللْتَ عروشَهِم بعتيبةً بن الحارثِ بنِ شهابِ بأشدِّهم بأساً على أصحابــه وأعزِّهم فَقَّداً على الأصحاب.

<sup>(</sup>١) الفاصلتان يراد بهما الكلمة الأخيرة من الجملتين المتوازيتين. (٢) سورة الغاشية آية ١٥ - ١٦. (٣) سورة مريم آية ٨١ – ٨٤.

## المسراجسع

- ١ القرآن الكريم .
- ٢ أحمد حسن الزيات: تاريخ الأدب العربي، دار الثقافة، ط ٢٦ بيروت.
- ٣ أحمد زكى صفوت: جمهرة خطب العرب، المكتبة العلمية، ط١، بيروت.
- ٤ أحمد مصطفى المراغى: علوم البلاغة ، دار الكتب العلمية ، ط ١ بيروت.
  - ٥ أحمد الهاشمي : جواهر البلاغة ، دار الفكر ، بيروت.
    - ٦ أ. ي. ونْستْكْ: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث.
- ٧- بكري شيخ عثمان: البلاغة في ثوبها الجديد، دار العلم للملايين، ط١، بيروت.
- ۸ حبيب بن أوس الطائي (أبو تمام): ديوان الحماسة ، شرح التبريزي ، مكتبة النوري ، دمشق .
  - ٩ الحسين ببن أحمد الزوزني: المعلقات السبع ، دار الجيل ، بيروت.
    - ١ خير الدين الزركلي: الأعلام، الطبعة الثالثة.
  - ١١ شوقي ضيف: الأدب في العصر الجاهلي ، دار المعارف ، ط٣ ، مصر .
  - شوقي ضيف: الأدب في العصر االإسلامي ، دار المعارف ، ط٤ ، مصر.
    - شوقى ضيف: الأدب في العصر االأموي ، دار المعارف ، ط٣ ، مصر .
  - ١٢ عبد الرحمن البرقوقي : شرح ديوان حسان بن ثابت ، دار المعارف ، القاهرة.
- ١٣ عبد الرحمن عبد الله السهيلي: الروض الأنف شرح سيرة ابن هشام، شركة الطباعة الفنية المتحدة، مصر.

- ١٤ عبد العزيز عتيق: علم البيان، دار النهضة العربية، بيروت.
- عبد العزيز عتيق: علم االبديع، دار النهضة العربية ، بيروت.
- ١٥ عبد القادر القط: في الشعر الإسلامي والأموي ، دار النهضة العربية ،
   بيروت .
  - ١٦ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة ، دار المعرفة ، بيروت .
- ۱۷ عبد الملك بن قُريب الأصمعي: الأصمعييات ، شرح إبراهيم شمس الدين ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت .
- ١٨ عبد الملك ببن هشام المعافري: السيرة النبوية ، شركة الطباعة الفنية المتحدة ، مصر .
  - ١٩ على فاعور: شرح ديوان كعب بن زهير ، دار الكتب العلمية ، بيروت.
- ٢٠ عمر فروخ: تاريخ الأدب الإسلامي، دار العلم للملايين، ط٣، بيروت.
- ٢١ محمد بن أبي بكر الرازي: مختار الصحاح، دار الكتاب العربي، بيروت
- ٢٢ محمد بن أبي الخطاب القرشي جمهرة أشعار العرب ، دار بيروت للطباعة والنشر ، بيروت .
- ۲۳ محمد إسماعيل الصاوي: شرح ديوان جرير، الشركة اللبنانية للكتاب، بروت.
- ٢٤ محمد بن علي الشوكاني: فتح القدير، شركة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة
  - ۲٥ محمد بن مكرّم بن منظور: لسان العرب، دار صادر، بيروت.

- ٢٦ محمد بن بعقوب (الفيروز أبادي): القاموس المحيط ، مؤسسة الحلبي وشركاة ، القاهرة .
  - ٢٧ ناصر الدين الأسد: مصادر الشعر الجاهلي ، دار المعارف القاهرة .
- ۲۸ همام بن غالب بن صعصعة : (الفرزدق) ديوان شعر ، دار صادر ، بيروت
  - ٢٩ يحيى بن حمزة العلوي :الطراز ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ٣٠ يحيى ببن شرف النووي: رياض الصالحين، دار المأمون للتراث، دمشق.
  - ٣١ المجمع اللغوي: المعجم الوسيط، مصر.

تم الكتاب بحمد الله